W

—
o

E-ISSN: 2597-4270 | P-ISSN: 0854-2627 ‘um

Volume 32, Number 2 2025, pp. 297-306

JURNAL TARBIYAH

TN AT LR
SUMATEHA LITARA MEIDAN

PEMIKIRAN ILMU FALAK LAHMUDDIN NASUTION DAN
RELEVANSINYA TERHADAP PENDIDIKAN ISLAM

Irvan Mangunsong'!, Marhan Hasibuan?, Ahmad Fauzi Ilyas’, Eka Pristiawan*

"Universitas Al Washliyah, Medan, Indonesia
Institut Jam’iyah Mahmudiyah Langkat, Indonesia
3Sekolah Tinggi Ilmu Tarbiyah (STIT) Ar-Raudhatul Hasanah Medan, Indonesia
4*Universitas Islam Negeri Sumatera Utara Medan, Indonesia

Email: irvanmangunsong95@gmail.com', marhanhsb22@gmail.com?,

oji.mudo@gmail.com?, eka alhafiz@yahoo.com*

Corresponding Author: Irvan Mangunsong

DOI : http://dx.doi.org/10.30829/tar.v32i2.4730

ARTICLE INFO

Article History

Received : August 08, 2025
Revised : November 30, 2025
Accepted : December 31, 2025

Keywords
Lahmuddin Nasution,
Astronomy, Islamic Education

Kata Kunci
Lahmuddin Nasution,
Falak, Pendidikan Islam

ABSTRACT

This study is a qualitative research that seeks to examine the thoughts of
Lahmuddin Nasution regarding ilm al-falak (astronomy) and its relevance
to Islamic education. The data were obtained from Lahmuddin’s works,
writings of other authors who have studied him, as well as interviews with
his colleagues and students. The study finds that ilm al-falak is a field of
knowledge that explores the trajectories of celestial bodies such as the sun,
the moon, the stars, and other astronomical objects. In his discussion of ilm
al-falak, Lahmuddin addresses the determination of prayer times and the
methods for establishing the beginning of Ramadan and Eid al-Fitr.
Furthermore, ilm al-falak and Islamic education share a strong and
essential connection. Without ilm al-falak, the objectives of Islamic
education, namely worshipping Allah and fulfilling the role of khalifah,
cannot be properly realized, because acts of worship require adherence to
specific, divinely prescribed times. Likewise, its relevance extends to
modern Islamic education through the integration of religious principles
and scientific knowledge.

ABSTRAK

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif yang berupaya untuk
membahas pemikiran Lahmuddin Nasution terkait ilmu falak dan
relevansinya terhadap pendidikan Islam. Data yang diperoleh melalui karya
Lahmuddin atau penulis lain yang meneliti tentang Lahmuddin serta
wawancara kepada sahabat dan muridnya. Dalam penelitian ini ditemukan
bahwa ilmu falak merupakan ilmu pengetahuan yang mempelajari lintasan
benda-benda langit seperti matahari, bulan, bintang dan benda langit
lainnya. Dalam ilmu falak, Lahmuddin membahas tentang waktu salat dan
penentuan awal bulan Ramadan dan idul fitri. [lmu falak dan pendidikan

297


mailto:irvanmangunsong95@gmail.com
mailto:Marhanhsb22@gmail.com
mailto:oji.mudo@gmail.com
mailto:Eka_Alhafiz@Yahoo.com
http://dx.doi.org/10.30829/tar.v32i2.4730

JURNAL TARBIYAH
Volume 32, Number 2 2025, pp. 297-306

Islam memiliki relevansi yang amat erat. Tanpa ilmu falak maka tujuan
pendidikan Islam yakni untuk beribadah kepada Allah dan menjadi khalifah,
tidak dapat direalisasikan secara proporsional, dikarenakan dalam ibadah
ada waktu-waktu tersendiri yang telah ditetapkan waktu. Demikian pula,
relevansinya juga terkait dengan pendidikan Islam modern dengan
mengintegrasikan antara agama dan sains.

Pendahuluan

Lahmuddin Nasution merupakan ulama terkemuka di Sumatera Utara, khususnya di Kota
Medan, yang dikenal memiliki kedalaman pengetahuan dalam berbagai disiplin keilmuan
Islam. Kemahirannya dalam memahami kitab kuning, khususnya kitab fikih mazhab asy-
Syafi’1l, membuatkan digelari “asy-Syafi’1 kecil” (Azhari Akmal Tarigan, Watni Marpaung,
2009). Gelar ini bukan tanpa alasan, ketika program doktor, disertasinya membahas tentang
Qaul Qadim dan Qaul Jadid Imam asy-Syafi’1. Ihsan Asri, dalam tesisnya membahas pemikiran
Lahmuddin perspektif mazhab asy-Syafi’1 berjudul Pemikiran Hukum Islam Lahmuddin
Nasution: Studi tentang Revitalisasi Pemikiran Mahzab asy-Syafi’t (Asri, 2015). Kendati
demikian, Lahmuddin sebenarnya tidak hanya ahli dalam fikih/syariat, namun berdasarkan
keterangan dari sahabatnya, Ramli Abdul Wahid, “Lahmuddin adalah syaikh segala bidang. Ia
mengetahui semua disiplin ilmu, terlebih mengetahui bidang ilmu yang orang lain tidak
mengetahuinya, semisal ilmu falak”. Para ulama dan cendikiawan Muslim, seperti Abdullah
Syah, Arso, M. Yasir Nasution, Pagar, Wanti Marpaung, Chumaizah Batubara, Muhammad
Igbal, dan Muhammad Ramadhan, mengakui kepakaran Lahmuddin dalam ilmu falak.

Lahmuddin mulai bersentuhan secara intens dengan ilmu falak ialah ketika ia
diamanahkan menjadi dosen di TAIN SU pada fakultas Syariah. Pemahamannya tentang ilmu
fikih/syariat menjadi modal utama baginya mengetahui dan menguasai ilmu falak; yang
mempelajari lintasan benda-benda langit seperti matahari, bulan, bintang dan benda langit
lainnya (Islam, 1978). Ilmu fikih/syariat dan ilmu falak memiliki korelasi. Dalam fikih,
khususnya fikih ibadah seperti salat, puasa, zakat dan haji, merupakan ibadah yang telah
ditentukan waktunya. Waktu ibadah-ibadah ini dihitung berdasarkan tahun Hijriah. Sementara
tahun Hijriah dihitung berdasarkan ilmu falak. Oleh karena itu, mempelajari ilmu falak menurut
ulama adalah wajib. Syaikh "Abd ar-Rahman bin Muhammad bin Husain berkata,
“Mempelajari ilmu falak wajib hukumnya, bahkan diperintahkan untuk mempelajarinya, karena
ilmu falak itu mencakup pengetahuan tentang kiblat dan hal-hal yang berhubungan dengan
penanggalan, misalnya puasa” (‘Umar, 1994). Ahmad Syihab ad-Din Ibn Hajar al-Haitami juga
mengatakan demikian (Al-Haitami, n.d.).

Menurut Lahmuddin, ilmu falak membahas tentang peredaran matahari dan bulan terkait
waktu-waktu salat, arah kiblat, penentuan awal bulan dan gerhana (Nasution, 1997). Ilmu falak
pada dasarnya memiliki korelasi dengan ilmu astronomi, bedanya ilmu astronomi lebih luas
ruang lingkupnya seperti membahas tentang planet, bintang, komet, galaksi dan segala
fenomena terkait angkasa (Mulyadi, 2018). Lahmuddin dalam kapasitasnya sebagai pendidik
menekankan signifikansi ilmu falak dalam agama Islam. [lmu falak tidak hanya sebatas ilmu
pengetahuan tentang penentuan awal bulan dan gerhana, namun telah menjadi bagian penting
dalam pendidikan Islam yang menjadi sarana untuk memperkokoh pemahaman dan
meningkatkan kualitas ibadah serta mendorong upaya integrasi antara sains dan amal/iman. Hal
itu karena, tanpa adanya ilmu falak maka ibadah seperti salat, puasa, zakat dan haji tidak dapat
dilakukan secara proporsional, sebab semuanya berkaitan dengan waktu. Atas dasar itu,
pembahasan tentang ilmu falak menjadi bagian penting dalam pendidikan Islam, meskipun
pada praktiknya hal ini tidak mendapatkan suatu posisi penting dalam pendidikan Islam. Untuk

Irvan Mangunsong, et. al. 298



JURNAL TARBIYAH
Volume 32, Number 2 2025, pp. 297-306

itu, pemikiran Lahmuddin Nasution terhadap ilmu falak menjadi penting untuk dibahas serta
untuk meninjau terkait relevansinya terhadap pendidikan Islam.

Metode Penelitian

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan model studi tokoh untuk mengkaji
pemikiran Lahmuddin Nasution tentang ilmu falak dan relevansinya bagi pendidikan Islam.
Data utama diperoleh dari karya Lahmuddin Nasution seperti Fikih Ibadah dan Rukyat dan
Hisab dalam Penetapan Puasa dan ‘ldul Fitri, dan karya penulis lainnya tentang Lahmuddin
seperti Menjaga Tradisi Mengawal Modernitas: Apresiasi Terhadap Pemikiran dan Kiprah
Lahmuddin Nasution, dan Pemikiran Hukum Islam Lahmuddin Nasution: Studi tentang
Revitaslisasi Pemikiran Mazhab asy-Syafi’i, kemudian dilengkapi wawancara singkat dengan
pihak yang mengenal pemikirannya. Data dikumpulkan melalui studi literatur dan dokumentasi,
lalu dianalisis dengan cara mendeskripsikan isi karya tokoh, menafsirkan gagasannya, dan
menilai relevansinya terhadap pendidikan Islam.

Hasil dan Pembahasan
Biografi dan Aktivitas Keilmuan

Lahmuddin Nasution lahir pada tahun 1950 di Hajoran Maninggir, Labuhan Batu Selatan,
Sumatera Utara (Azhari Akmal Tarigan, Watni Marpaung, 2009). Ia lahir dalam keluarga yang
religius dari pasangan Rukun Nasution (w. 1998) dan Asniah Hasibuan (w. 1997). Rukun
Nasution anak dari Lebai Ibrahim Nasution (Lobe Ibrahim), yang dikenal sebagai pribadi yang
taat agama. Ayah Lahmuddin tidak mengenyam pendidikan agama secara formal. Ia hanya
belajar di Volk School setingkat sekolah Rakyat (SR) sampai kelas III di Langga Payung.
Meskipun demikian, Rukun Nasution dalam kesehariannya merupakan orang yang taat
beragama dan di masa tuanya menjadi pengamal tarekat yang tekun. Dari lingkungan keluarga
yang religius ini Lahmuddin dibesarkan.

Lahmuddin Nasution memulai pendidikan formal di Hajoran. Ia mulai mengenal huruf
dan angka di Sekolah Rakyat (SR) Hajoran dan tamat tahun 1960. Ia nyantri di Madrasah
Tarbiyah Islamiyah (MTI) Hajoran setingkat Ibtidaiyah, yang didirikan oleh pamannya,
Lukmanul Hakim. Pesantren MTI memfokuskan pada kitab-kitab fikih mazhab al-Syafi'1 dan
teologi mazhab Ahl as-Sunnah wa al-Jama'ah. Di MTI Lahmuddin berkenalan dengan kitab-
kitab seperti Matn al-Ghayah wa at-Taqrib karya Ahmad ibn Husain al-Ashfahant; Fath al-
Qarib karya Muhammad ibn Qasim al-Ghazi; I'anah ath-Thalibin karya Abtu Bakar "Utsman
ibn Muhammad Syatha; al-Mahalli karya Jalal ad-Din Muhammad ibn Ahmad al-Mahalli; a/-
Asybah wa an-Nazhd'ir fi al-Furii® oleh Jalal ad-Din "Abd ar-Rahman ibn Abi Bakar as-
Suyttht; dan Bidayah al-Mujtahid wa Nihayah al-Muqgtashid karya Ibn Rusyd. Di MTI ia juga
belajar ilmu tauhid, hadis, tafsir dan bahasa Arab. Kitab yang diajarkan ialah al-Agwal al-
Mardiyyah; Jawahir al-Kalamiyah; Kifayah al-’Awam; Fath al-Majid; dan al-Dasiigi dalam
bidang tauhid. Matn al-Arba’in an-Nawawiyah dan al-Hadits al-Lagawiyah dalam bidang
hadis. Tafsir al-Jalalain dan Tafsir al-Khazin dalam bidang tafsir. Dalam bidang bahasa Arab
diajarkan al-Matn al-Jurimiyyah; Mukhtashar Jiddan; al-Zhari; Qathr an-Nada;, dan al-
Khudhart untuk ilmu nahunya; dan Matn Bina’ wa al-Asas; al-Kailani, dan al-Qawa’id al-
Lughawiyyah untuk ilmu saraf (Azhari Akmal Tarigan, Watni Marpaung, 2009).

Lebih kurang 4 tahun Lahmuddin menimba ilmu di MTI Hajoran, mulai dari Ibtidaiyah
sampai Tsanawiyah. Setelah tamat dari MTI Hajoran, ia melanjutkan Aliyah di Madrasah
Tarbiyah Islamiyah (MTI) Langga Payung, yang dipimpin oleh Ahmad Syaikh Abdur Rabbi,
seorang alumni MTI Candung. Dari latar belakang pendidikan, secara sanad keilmuan,
Lahmuddin sampai kepada Imam al-Syafi'1. Dimulai dari Lukmanul Hakim dan Syaikh Abdur
Rabbi yang tersambung ke Syaikh Sulaiman Al-Rasuli dan seterusnya ke Syaikh Ahmad Khatib

Irvan Mangunsong, et. al. 299



JURNAL TARBIYAH
Volume 32, Number 2 2025, pp. 297-306

al-Minangkabawi, Sayyid Bakri Syatha, Ahmad Zaini Dahlan, Abt Hasan al-Asy'ari, Abi
Ishaq al-Mawarzi, Abii al-"'Abbas ibn Suraij, Imam al-Muzani dan sampai kepada Imam al-
Syafi'1. Setelah Aliyah, Lahmuddin kuliah di Universitas Islam Negeri Sumatera Utara (UISU)
atas rekomendasi Hamdan Abbas. Di UISU ia bertemu dengan ulama-ulama senior Sumatera
Utara, seperti Abdul Halim Hasan, Zainal Arifin Abbas, Majid Siraj dan lain-lain. Ia
menyelesaikan studinya di UISU dengan menyandang gelar B.A. Pada tahun 1977 Lahmuddin
menjadi mahasiswa Institut Agama Islam Negeri Sumatera Utara (IAIN SU). Ia memilih
Fakultas Syariah. Di sini ia bertemu dengan ulama dan cendikiawan seperti T. Yafizham, H.
Ismuha, Hasbi AR, Fakhrur Razi Dalimunthe, Abdullah Syah, dan Mahmud Aziz Siregar.
Sedangkan teman-teman diskusinya pada waktu itu di antaranya adalah Nur Ahmad Fadhil
Lubis, T.M. Ali Muda dan Ahmad Qarib (Azhari Akmal Tarigan, Watni Marpaung, 2009).

Setelah lulus dari Fakultas Syariah, Lahmuddin diangkat menjadi dosen di IAIN SU dan
UISU. Meskipun Lahmuddin masih S1, tetapi menurut pengakuan teman-temannya seperti
Ramli Abdul Wahid, ilmunya sudah mencapai S3. Atas desakan Nazri Adlani selaku Rektor
IAIN SU, M. Yasir Nasution selaku Dekan Fakultas Syariah IAIN SU, dan teman satu
angkatannya seperti Nur A Fadhil Lubis, Amiur Nuruddin dan Ramli Abdul Wahid, Lahmuddin
akhirnya mengikuti program Master (S2) di Institut Agama Islam Negeri Syarif Hidayatullah,
Jakarta. Setelahnya ia mengambil program Doktor (S3) di tempat yang sama dan mampu
menyelesaikannya hanya dalam waktu tempo dua tahun. Disertasinya bertema Qaul Qadim dan
Qaul Jadid Imam al-Sydfi'i. Lahmuddin telah meraih gelar Profesor sebelum meninggal
(Wahid, 2016).

Dalam karirnya, Lahmuddin dipercaya untuk memegang jabatan tinggi sebagai Pembantu
Rektor IIT UISU. Ia juga diminta oleh pimpinan Fakultas Syariah untuk mengabdi sebagai dosen
di TAIN SU. Lahmuddin diberi tugas mengasuh mata kuliah gira’ah al-kutub. Terkadang ia
diminta mengajar fikih, usul fikih dan ilmu falak. Ketika itu, ilmu falak hanya diajarkan oleh
T.M. Ali Muda, seorang ahli falak kenamaan Sumatera Utara. Ketika Lahmuddin masuk,
akhirnya T.M. Ali Muda mendapatkan teman untuk mengajarkan ilmu falak di Fakultas
Syariah. Di dunia akademik, Lahmuddin pernah menjabat di antaranya sebagai Pembantu
Dekan I (PD) Fakultas Tarbiyah UISU Medan (1981-1990); Pembantu Rektor (PR) IIT UISU
Medan (1985-1989); PD I Fakultas Syariah TAIN SU Medan; PR I IAIN SU (2005-wafat);
Anggota Senat Fakultas dan IAIN SU; Ketua Prodi Hukum Islam PPs. IAIN SU; Sekretaris
Senat Fakultas Syariah IAIN SU Medan; Programmer Komputer dalam Pengelolaan Data
Akademik di Fakultas Syariah IAIN SU Medan; Dosen S2 dan S3 Pascasarjana IAIN SU
Medan serta pernah menjabat sebagai Ketua Program Studi Hukum Islam. Dalam dunia
organisasi dan kemasyarakatan, Lahmuddin juga sangat aktif. Sebagai pakar hukum Islam
khususnya dalam mazhab al-Syafi'1 yang merupakan mayoritas mazhab umat Islam Indonesia,
Lahmuddin sangat aktif memberikan bimbingan-bimbingan kepada masyarakat melalui
pengajian kitab kuning dan ceramah-ceramah. Bersama Ramli Abdul Wahid, Lahmuddin
membuka diskusi kajian fikih, tauhid dan tasawuf. Lahmuddin membuka pojok pengajian kitab
kuning di Masjid al-Izzah Kampus 2 TAIN SU Medan yang secara resmi dibuka oleh Menteri
Agama RI pada tahun 2007. Ia juga memimpin beberapa pengajian kitab kuning di Kota Medan
dan sekitarnya (Azhari Akmal Tarigan, Watni Marpaung, 2009).

Kealiman Lahmuddin dalam fikih mazhab al-Syafi'i, sehingga masyarakat Sumatera
Utara khususnya masyarakat Medan menjulukinya sebagai al-Syafi'1 Kecil. Ini jugalah yang
menginspirasi editor buku dari biografi Lahmuddin Nasution —Menjaga Tradisi Mengawal
Modernitas: Apresiasi Terhadap Pemikiran dan Kiprah Lahmuddin Nasution- yaitu Akmal
Azhari Tarigan, Watni Marpaung dan Ziaulhaq memberi judul subbab menjadi “Lahmuddin
Nasution: al-Syafi ' Kecil dari Hajoran”. Karena keilmuannya, Lahmuddin kerap dipercayakan
untuk memegang berbagai jabatan penting dan strategis. Misalnya, ia pernah menjabat menjadi

Irvan Mangunsong, et. al. 300



JURNAL TARBIYAH
Volume 32, Number 2 2025, pp. 297-306

Ketua Komisi Fatwa MUI SU; Wakil Ketua Komisi Fatwa MUI SU; Wakil Ketua Dewan Fatwa
PD. Al Washliyah; Wakil Ketua Tim Ahli Badan Hisab Rukyat Sumatera Utara; Ketua Badan
Hisab Rukyat Sumatera Utara (2007); Anggota Badan Hisab dan Rukyat Pusat; Dewan
Pengawas Syariah BPR Al Washliyah; Dewan Pengawas Syariah Madinah; dan Konselor pada
Yayasan Sakinah Medan dan juga Ketua Badan Pengawas Harian (BPH) UMN.

Pemikiran Lahmuddin Nasution terhadap Ilmu Falak

[lmu falak merupakan ilmu pengetahuan yang mempelajari lintasan benda-benda langit
seperti matahari, bulan, bintang dan benda langit lainnya (Islam, 1978). Ilmu falak adalah salah
satu di antara disiplin ilmu yang sangat urgensi dalam Islam. Penentuan waktu salat (Al-
Naisabiir1, 2006), arah kiblat, awal bulan Ramadan, penanggalan bulan kamariah, dan kapan
akan terjadi gerhana bulan dan matahari, tidak terlepas dari kajian disiplin ilmu falak. Ibadah
wajib semisal salat dan puasa tidak akan sah jika tidak mengetahui waktu salat dan awal bulan
Ramadan yang diperoleh pengetahuannya dari disiplin ilmu falak. Ilmu falak adalah ilmu yang
paling urgen dalam ibadah. Ilmu tentang fikih salat dan fikih puasa harus disejajarkan dengan
fikih falak. Dengan demikian, maka mempelajari ilmu falak adalah wajib sebagaimana

wajibnya ibadah tersebut. Dalam kaedah fikih disebutkan bahwa “‘sesuatu yang wajib tidak
sempurna kecuali dengannya, maka hukumnya wajib” (Al-Suytithi, n.d.).

Lahmuddin juga berpendapat bahwa mempelajari ilmu falak adalah wajib dengan tujuan
untuk mengetahui waktu-waktu dalam ibadah. Dalam karya tulisnya, Lahmuddin
(1997)menyebutkan peredaran matahari dan bulan dalam menentukan waktu salat yang
merupakan bagian dari ilmu falak. Dengan demikian, menurutnya ilmu falak ialah ilmu yang
mempelajari tentang peredaran matahari dan bulan yang bertujuan untuk mengetahui waktu-
waktu yang berkaitan dengan ibadah dan hari-hari besar dalam Islam. Lawis Ma'laf (1986)
menyebutkan bahwa ilmu falak menurut etimologi adalah ilmu yang membahas tentang letak
benda-benda langit beserta dengan pergerakan dan pengaturannya. Lahmuddin berpendapat
bahwa ilmu falak memiliki empat ruang lingkup yaitu waktu-waktu salat, arah kiblat, penentuan
awal bulan dan gerhana (matahari atau bulan). D1 antara empat ruang lingkup tersebut, dalam
pemikirannya, Lahmuddin membahas dua tema, yaitu waktu-waktu salat dan penentuan awal
bulan Ramadan dan idul fitri. Dalam penentuan waktu salat, Lahmuddin (1997) merujuk pada
surah al-Nisa’ ayat 103 tentang kewajiban salat sesuai dengan waktu yang ditentukan.
Kemudian ia merujuk pada hadis Abii Dawud (1997) dan al-Tirmidz1 (2016), Rastlullah saw.
bersabda

‘)AAY\dm\ubuth‘@ém} HLA\JLA\L)A&_U;A\Q,_\‘;‘A} cﬂ.ué\ﬂaulsu.\;)ma_‘\
oliay il alls 8 G 5 T ) 8 L I 50 A 54 G Sl i
ot ol I it ) el ) i sl S i ol Ty e Al IS i Sl o
u.ua,S\ Crdh S e gl Gl B G G50 18 A g SRR us.d\(.\.l,‘)u.ul.i‘)aﬂ\
Saya diimami Jibril as. di dekat al-Bait, dua kali. Dia salat Zuhur denganku ketika
matahari tergelincir seukuran tali sandal dan dia salat Asar denganku ketika (panjang)
bayangannya sama dengannya, dan dia salat Magrib denganku ketika orang puasa
berbuka, dan dia salat Isya denganku ketika hilang senja yang merah, dan dia salat fajar
denganku ketika orang puasa haram makan dan minum. Tatkala hari esoknya, dia salat
Zuhur denganku ketika (panjang) bayangannya sama dengannya, dan dia salat Asar
denganku ketika (panjang) bayangannya sama dengan dua kali panjang dirinya, dan dia
salat Magrib denganku ketika orang puasa berbuka, dan dia salat Isya denganku setelah
berlalu sepertiga malam, dan dia salat fajar denganku ketika cahaya matahari pagi telah
mulai menguning. Kemudian Jibril menghadap padaku, dan berkata, inilah waktu-waktu

Irvan Mangunsong, et. al. 301



JURNAL TARBIYAH
Volume 32, Number 2 2025, pp. 297-306

(salat) para nabi sebelummu, dan waktu-waktu (salatmu) adalah di antara kedua waktu-
waktu itu (HR. Abt Dawud & al-Tirmidzi).

Lahmuddin dalam memahami Hadis di atas sebagai dasar bahwa ilmu falak merupakan
ilmu yang dapat digunakan untuk menentukan waktu salat. Ia tidak membahas waktu-waktu
salat sebagaimana pada umumnya dalam bahasan fikih, namun dalam perspektif ilmu falak.
Menurutnya, apabila waktu-waktu salat dikaitkan berdasarkan kajian peredaran matahari
(maksudnya adalah dalam kajian ilmu falak), maka waktu-waktu itu dapat dinyatakan dengan
merujuk posisi matahari dari zenith sebagai berikut sesuai lima waktu salat yaitu 1) Zuhur mulai
sejak matahari melampaui meridian, 2) Asar = kira-kira 50 derajat (50°), 3) Magrib = 91 derajat
(919), 4) Isya = 108 derajat (108°), 5) Subuh = -110 derajat (110°). Menurutnya juga, bahwa
perhitungan ini masih dipengaruhi oleh besarnya deklinasi matahari, yakni penyimpangan
lintasan dari katulistiwa serta besarnya lintang geografis tempat yang bersangkutan (Nasution,
1997).

Dalam bahasan waktu salat, Lahmuddin tidak membahasnya secara spesifikasi, berbeda
halnya dengan penentuan awal bulan Ramadan dan idul fitri. Dalam penentuan awal bulan
Ramadan dan idul fitri, Lahmuddin membahasnyasecara spesifikasi tentang perbedaan dalam
penggunaan metode rukyah dan hisab. Dalam persoalan ini, Lahmuddin (1997).
mengemukakan berbagai argumentasi bahwa rukyah hilal adalah metode yang terdapat dalam
hadis riwayat al-Bukhari dan Muslim, serta amalan para sahabat, tabiin dan penerusnya.
Menurutnya, bila hilal terlihat pada saat terbenam matahari pada tanggal 29 Syakban, maka
keesokan harinya adalah awal puasa dan demikian pula bila hilal terlihat pada tanggal 29
Ramadan, maka esok harinya adalah hari raya idul fitri. Akan tetapi, apabila cuaca mendung
sehingga hilal tidak dapat dilihat, maka pelaksanaan puasa dan hari raya harus ditunda sehari
dengan menggenapkan bilangan bulan Syakban dan Ramadan menjadi 30 hari (istikmal).

Lahmuddin berpendapat bahwa pada dasarnya Islam tidak membebani umatnya
melakukan perhitungan tentang posisi hilal dengan rumus-rumus ilmu falak yang rumit. Hal ini
sesuai dengan pernyataan Nabi saw., bahwa bulan itu ada kalanya 30 hari dan ada kalanya 29
hari. Sebagai argumennya, Lahmuddin mengutip sebuah hadis riwayat al-Bukhari (2013)
bahwa “Kita adalah umat yang ummi, tidak mampu menulis dan menghitung (hisab) umur
bulan adalah sekian dan sekian”. Akan tetapi, Lahmuddin tidak menjadikan hadis ini sebagai
dalil untuk mengabaikan kisab. Ia mengatakan bahwa mengingat posisi matahari dan bulan
yang menjadi bidang kajian ilmu ini terkait erat dengan waktu-waktu ibadah, maka ilmu
tersebut selalu mendapat perhatian dari umat Islam. Ia melanjutkan bahwa dalam pembahasan
lanjut mengenai penetapan awal puasa dan hari raya, perhitungan ilmu falak tentang posisi
bulan dan matahari selalu diikutkan sebagai bahan pertimbangan. Lahmuddin mengutip
pendapat sebagian ulama Syafi‘iyah yang menempatkan hasil perhitungan (%isab) ilmu falak
sebagai alat untuk menguji keabsahan rukyah. Bahkan, kesaksian seseorang bahwa ia melihat
bulan dapat ditolak bila hisab menyatakan hilal belum ada atau masih berada pada posisi yang
mungkin belum terlihat.

Lahmuddin mengutip pendapat al-Syarwani —yang mengutip pendapat al-Subki- yang
mengatakan apabila ahli hisab sepakat bahwa berdasarkan perhitungan yang gath 7 hilal belum
dapat terlihat, maka kesaksian tentang adanya hilal tidak dapat diterima, sebab kesaksian hanya
berlaku atas hal-hal yang mungkin baik menurut akal, adat dan syarak. Selain itu, al-Syarwant
juga mengemukakan bahwa ghan (dugaan) yang diperoleh melalui kesaksian tidak cukup kuat
menentang kepastian yang diperoleh melalui hitungan tersebut (Al-Syarwani, n.d.). Lahmuddin
juga mengutip pendapat al-Qalylib1 yang mengatakan, “yang benar adalah bahwa rukyah itu
haruslah pada waktu hilal memang mungkin terlihat”. Selanjutnya al-Qalyiibi mengutip
pendapat al-"Abbadi, bahwa bila hisab yang pasti menyatakan hilal tidak mungkin terlihat,

Irvan Mangunsong, et. al. 302



JURNAL TARBIYAH
Volume 32, Number 2 2025, pp. 297-306

maka pernyataan dan kesaksian orang-orang yang adil pun tidak dapat diterima (Al-Qalyubi,
n.d.).

Lahmuddin (1997) menanggapi pernyataan mereka bahwa walaupun tetap mendasarkan
awal puasa atas rukyah, mereka juga menempatkan hisab pada posisi yang sangat penting
sehingga dapat membatalkan kesaksian tentang rukyah. Akan tetapi, menurutnya ada sebagian
ulama yang menempatkan hisab sejajar dengan rukyah, dan bahkan hisab dapat menggantikan
rukyah sebagai dasar penetapan awal bulan. Perbedaan ini menjadi mutlak terjadi dalam
kalangan umat Islam dalam penentuan awal bulan Ramadan dan idul fitri. Dalam hal ini,
Lahmuddin mengutip pendapat al-Nawaw1 (2013) yang berkaitan dengan perbedaan para ulama
dalam menafsirkan kalimat “fagdur-lah” pada sebagian hadis tentang metode penetuan awal
bulan Ramadan dan idul fitri. Ada tiga penafsiran yang berbeda. Pertama, Ahmad ibn Hanbal
dan beberapa ulama lainnya menafsirkan dengan “maka anggaplah bahwa hilal itu ada di balik
awan”. Maksudnya, bila cuaca mendung pada saat matahari terbenam pada tanggal 29 Syakban,
maka mereka mewajibkan puasa keesokan harinya. Kedua, Mutharrif ibn "Abd Allah, Ibn
Qutaibah, Ibn Suraij dan lain-lainnya mengatakan “perkirakanlah hilal itu dengan perhitungan
al-manazil (posisi bulan dan matahari). Ketiga, Abti Hanifah, Malik, al-Syafi't dan jumhur
ulama dari kalangan salaf dan khalaf, menafsirkan kalimat hadis tersebut dengan “takdirkanlah
dengan menggenapkan bilangan bulan sebelumnya 30 hari”.

Dalam menyikapi perbedaan pendapat di atas, Lahmuddin memilih rukyah sebagai
metode dalam penetapan awal bulan Ramadan dan idul fitri. Akan tetapi, metode hisab
menurutnya tidak bisa diabaikan begitu saja, terlebih dengan adanya kemajuan ilmu
pengetahuan, hasil-hasil perhitungan tentang posisi dan gerak bulan itu sudah mencapai akurasi
yang sangat tinggi sehingga tidak terdapat perbedaan yang berarti lagi. Lahmuddin
melanjutkan, tampaknya akurasi perhitungan ilmu falak yang terus meningkat dewasa ini
memberikan tambahan bobot pada pendapat al-Syarwani dan al-'Abbadi, sehingga semakin
layak untuk diindahkan bahwa metode hisab adalah bagian penting (Nasution, 1997).

Dalam memilih metode penentuan awal bulan Ramadan dan idul fitri, pemikiran
Lahmuddin telah dipengaruhi oleh mazhab Syafi'1, sehingga dalam menetapkan suatu metode
ia selalu menjadikan ulama-ulama Syafi'iyah sebagai referensi utamanya. Lahmuddin
nampaknya lebih cenderung mensosialisasikan pendapat-pendapat mayoritas ulama khususnya
mazhab Syafi'1 daripada ijtihadnya sendiri. Akan tetapi, Lahmuddin tidak fanatik terhadap
suatu pendapat dan tetap menghargai pendapat lain dengan salah satu contoh ia tetap
menjadikan hisab sebagai metode penentuan awal bulan dengan memposisikannya sebagai alat
penguji keabsahan rukyah. Ia juga menegaskan bahwa dengan kemajuan ilmu teknologi,
metode hisab tidak boleh diabaikan, sebab tingkat akurasinya semakin tinggi.

Relevansi Ilmu Falak terhadap Pendidikan Islam

Pemikiran Lahmuddin Nasution tentang ilmu falak menempatkan disiplin ini bukan
sekadar cabang ilmu teknis yang berurusan dengan perhitungan benda-benda langit, tetapi
sebagai pilar epistemologis yang menopang terlaksananya syariat secara benar serta
memperkokoh bangunan pendidikan Islam. Menurut Lahmuddin (1997) ilmu falak memiliki
peran fundamental dalam syariat Islam dan terutama dalam ibadah, karena umumnya ibadah
dalam Islam sangat terkait dengan waktu, seperti waktu salat ditentukan oleh pergerakan
matahari; awal Ramadan, Idulfitri, dan Iduladha ditentukan oleh awal bulan kamariah; haji
disandarkan pada penanggalan hijriah; dan arah kiblat ditentukan melalui data pergerakan
benda langit. Pandangan ini sejalan dengan literatur falak klasik dan kontemporer yang
menegaskan hubungan integral antara ilmu falak dan ibadah, dan pendapat ini juga diamini oleh
al-Birtin1 (1983), Ilyas (1984) dan Slamet Hambali (2012). Dengan demikian, pemikiran
Lahmuddin mempertegas bahwa ilmu falak merupakan sarana pokok bagi terwujudnya ibadah

Irvan Mangunsong, et. al. 303



JURNAL TARBIYAH
Volume 32, Number 2 2025, pp. 297-306

yang sah, sehingga pendidikan Islam wajib memasukkan falak ke dalam sistem pembelajaran,
yang mana ibadah merupakan salah satu tujuan penting dalam pendidikan Islam.

Lebih jauh, Lahmuddin melihat falak sebagai titik temu antara wahyu dan sains. Ia
menolak dikotomi yang memisahkan agama dari ilmu pengetahuan alam. Baginya, falak adalah
bentuk nyata integrasi antara metode tekstual dan pendekatan empiris. Di satu sisi, ketentuan
awal bulan dan waktu ibadah bersumber dari wahyu, di sisi lain pelaksanaannya memerlukan
instrumen ilmiah seperti rukyah dan hisab. Pandangan ini selaras dengan gagasan integrasi ilmu
yang dikembangkan Ismail Raji al-Faruqi (1982), Syed Muhammad Naquib al-Attas (1993)
atau Amin Abdullah (2013), menekankan pendidikan Islam sebagai sarana membangun
manusia seutuhnya melalui integrasi ilmu. Lahmuddin menunjukkan bahwa pendidikan Islam
dapat mencapai kualitas ilmiah tinggi tanpa meninggalkan akar keagamannya, dan falak
merupakan model ideal untuk ini.

Relevansi ilmu falak terhadap pendidikan Islam tampak pada beberapa aspek utama.
Pertama, falak berfungsi sebagai fondasi pedagogis dalam pembentukan kompetensi ibadah.
Pendidikan tidak hanya mengajarkan teori ibadah, tetapi memastikan peserta didik mampu
melaksanakan ibadah secara tepat. Penentuan waktu salat, pengukuran arah kiblat, penetapan
awal bulan, bahkan pemahaman kalender hijriah merupakan kompetensi yang hanya dapat
dicapai melalui penguasaan falak. Hal ini menegaskan bahwa pendidikan Islam yang
mengabaikan falak akan kehilangan akurasi praksis dalam bimbingan ibadah. Kedua, falak
mengembangkan kemampuan berpikir ilmiah. Lahmuddin (1997) menekankan bahwa falak
tidak hanya mengajarkan perhitungan matematis, tetapi melatih nalar logis, ketelitian,
observasi, dan kemampuan membaca fenomena alam. Aspek-aspek ini relevan dengan tuntutan
pendidikan abad ke-21 yang menekankan literasi sains.

Ketiga, pemikiran Lahmuddin mendorong pelestarian tradisi intelektual Islam. Ia
menegaskan bahwa ulama seperti telah menjadikan falak sebagai disiplin inti dalam peradaban
Islam. Menghidupkan kembali falak dalam kurikulum pendidikan Islam berarti mengembalikan
semangat ilmiah umat dan memperkuat identitas keilmuan Islam sendiri. Zainal Abidin Bagir
(2015) menjelaskan bahwa integrasi sains dan agama dalam pendidikan adalah cara paling
efektif membangun kembali peradaban Islam, dan falak merupakan contoh terbaik yang dapat
diterapkan. Keempat, dalam konteks keindonesiaan, relevansi falak semakin nyata. Lahmuddin
sendiri terlibat aktif sebagai Ketua Badan Hisab Rukyat Sumatera Utara, menunjukkan bahwa
falak bukan ilmu di ruang kelas saja, tetapi ilmu praktis yang menghubungkan pendidikan,
masyarakat, dan lembaga-lembaga keagamaan. Pendidikan Islam yang mengajarkan falak dapat
melahirkan praktisi hisab-rukyat, dosen, peneliti, dan konsultan syariah yang kompeten dalam
bidang astronomi keislaman. Atas dasar itu, diberbagai perguruan tinggi, dalam prodi
Pendidikan Agama Islam, mata kuliah ilmu falak tetap diajarkan, salah satunya di Universitas
Alwashliyah Medan.

Dari keseluruhan gagasan tersebut, terlihat bahwa pemikiran ilmu falak Lahmuddin
Nasution memiliki relevansi kuat dalam pengembangan pendidikan Islam modern. Falak bukan
hanya pelajaran teknis, tetapi instrumen integratif yang menghubungkan syariat, sains, dan
pendidikan. Ia memperkuat kualitas ibadah, mengembangkan kemampuan ilmiah, melestarikan
tradisi keilmuan Islam, serta menjawab kebutuhan praktis masyarakat Muslim. Melalui gagasan
inilah pendidikan Islam dapat membangun kurikulum yang lebih ilmiah, rasional, dan
berorientasi pada kemaslahatan umat.

Kesimpulan

Irvan Mangunsong, et. al. 304



JURNAL TARBIYAH
Volume 32, Number 2 2025, pp. 297-306

Lahmuddin Nasution menegaskan bahwa ilmu falak wajib dipelajari karena menjadi
dasar ketepatan ibadah dalam Islam, seperti waktu salat, awal bulan Ramadan dan hari raya.
Atas dasar itu, ilmu falak memiliki relevansi dengan pendidikan Islam, yang mana ilmu falak
berfungsi sebagai fondasi pedagogis dalam pembentukan kompetensi ibadah peserta didik, ilmu
falak mengembangkan kemampuan berpikir ilmiah peserta didik dengan penekanan ilmu sains
dan juga integrasi antara ilmu agama dan sains, dan ilmu falak dapat melahirkan praktisi hisab-
rukyat, dosen, peneliti, dan konsultan syariah yang kompeten dalam bidang astronomi
keislaman, khususnya dalam konteks keindonesian, praktisi ilmu falak sangat dibutuhkan untuk
menentukan waktu salat, puasa Ramadan, hari raya dan gerhana. Dengan demikian, ilmu falak
harus dimasukan dalam kurikulum pendidikan Islam dengan artian mengembalikan semangat
ilmiah umat dan memperkuat identitas keilmuan Islam serta membantu bagi terwujudnya
kesahihan ibadah.

Daftar Pustaka

Abdullah, A. (2013). Agama, llmu dan Budaya: Paradigma Integrasi-Interkoneksi Keilmuan.
Yogyakarta.

Al-Attas, S. M. N. (1993). Islam and Secularism. International Institute of Islamic Thought and
Civilization.

Al-Biriini, A. R. (1983). al-Qaniin al-Mas ‘iidi. Dar al-Kutub al-‘IIlmiyyah.

Al-Bukhari, A. "Abd A. M. bin L. (2013). Al-Bukhari, Abii "Abd Allah Muhammad Ibn Ismail.
Dar al-Kitab al-"Arabi.

Al-Faruqi, I. R. (1982). Islam and Knowledge: General Principles and Work Plan. International
Institute of Islamic Thought.

Al-Haitami, A. S. al-D. I. Hajar. (n.d.). Al-Fatawa al-Haditsiyyah. Musthata al-Babi al-Halab.

Al-Naisaburt, M. L. al-Hajjaj I. M. al-Q. (2006). Sahih Muslim. Dar Tayyibah.

Al-Nawawt, M. al-D. A. Z. Y. bin S. (2013). Kitab al-Majmii " Syarh al-Muhadzdzab. Dar Thya’
at-Turats al-"Arabi.

Al-Qalyiibi, S. al-D. (n.d.). Hasyiyah al-Qalyibt "ala al-Mahalli,. Dar al-Fikr.

Al-Sijistant, A. D. (1997). Sunan Abi Dawud. Dar Ibn Hazm.

Al-Suytthi, J. ad-D. "Abd al-R. bin A. B. (n.d.). 4l-Asybah wa al-Nazha'ir fi al-Furi'. al-
Haramain.

Al-Syarwani, 'Abd al-Hamid. (n.d.). Hasyiyah al-Syarwani “ald al-Tuhfah. Dar al-Fikr.

Al-Tirmdzi, M. bin ‘Isa bin S. (2016). Sunan al-Tirmdzi: wa Huwa al-Jami’ al-Kabir. Dar al-
Ta'shil.

Asri, 1. (2015). Pemikiran Hukum Islam Lahmuddin Nasution: Studi tentang Revitaslisasi
Pemikiran Mazhab asy-Syafi’1. Pacasarjana IAIN SU.

Azhari Akmal Tarigan, Watni Marpaung, Z. (Ed.). (2009). Menjaga Tradisi Mengawal
Modernitas: Apresiasi Terhadap Pemikiran dan Kiprah Lahmuddin Nasution.
Citapustaka Media.

Bagir, Z. A. (2015). Integrasi Ilmu di Perguruan Tinggi. Mizan.

Hambali, S. (2012). Ilmu Falak: Teori dan Praktik. Refika Aditama.

Ilyas, M. (1984). Astronomy of Islamic Times for the Twenty-First Century. A.S. Noordeen.

Islam, D. J. B. M. (1978). Bimbingan Masyarakat Islam. Kamus Istilah Ilmu Falak.

Ma'luf, L. (1986). Al-Munjid fi al-Lughah. Dar al-Masyriq.

Mulyadi, A. (2018). Pemikiran Al-Khawarizmi dalam Meletakkan Dasar Pengembangan Ilmu
Astronomi Islam. [International Journal Ihya’ ’'Ulum Al-Din, 20(1), 63-86.
https://doi.org/10.21580/ihya.20.1.2782

Nasution, L. (1997). Figih Ibadah I. Logos.

Irvan Mangunsong, et. al. 305



JURNAL TARBIYAH
Volume 32, Number 2 2025, pp. 297-306

"Umar, *Abd ar-Rahman bin Muhammad bin Husain. (1994). Bughyah al-Mustarsyidin. Dar al-
Fikr.
Wahid, R. A. (2016). Ilmu Fardu "Ain Islam. Manhaji.

Irvan Mangunsong, et. al. 306



