
297 

  

 JURNAL TARBIYAH  
  

E-ISSN: 2597-4270 | P-ISSN: 0854-2627 

Volume 32, Number 2 2025, pp. 297-306 

  

 
PEMIKIRAN ILMU FALAK LAHMUDDIN NASUTION DAN 

RELEVANSINYA TERHADAP PENDIDIKAN ISLAM 
 

 

Irvan Mangunsong1, Marhan Hasibuan2, Ahmad Fauzi Ilyas3, Eka Pristiawan4  

 
1Universitas Al Washliyah, Medan, Indonesia 

2Institut Jam’iyah Mahmudiyah Langkat, Indonesia 
3Sekolah Tinggi Ilmu Tarbiyah (STIT) Ar-Raudhatul Hasanah Medan, Indonesia 

4Universitas Islam Negeri Sumatera Utara Medan, Indonesia 

 

Email: irvanmangunsong95@gmail.com1, marhanhsb22@gmail.com2,  
oji.mudo@gmail.com3, eka_alhafiz@yahoo.com4   

 

 
Corresponding Author: Irvan Mangunsong 

DOI : http://dx.doi.org/10.30829/tar.v32i2.4730  

 

 

ARTICLE INFO ABSTRACT 

Article History 

Received : August 08, 2025 

Revised : November 30, 2025  

Accepted : December 31, 2025 

 

This study is a qualitative research that seeks to examine the thoughts of 

Lahmuddin Nasution regarding ilm al-falak (astronomy) and its relevance 

to Islamic education. The data were obtained from Lahmuddin’s works, 

writings of other authors who have studied him, as well as interviews with 

his colleagues and students. The study finds that ilm al-falak is a field of 

knowledge that explores the trajectories of celestial bodies such as the sun, 

the moon, the stars, and other astronomical objects. In his discussion of ilm 

al-falak, Lahmuddin addresses the determination of prayer times and the 

methods for establishing the beginning of Ramadan and Eid al-Fitr. 

Furthermore, ilm al-falak and Islamic education share a strong and 

essential connection. Without ilm al-falak, the objectives of Islamic 

education, namely worshipping Allah and fulfilling the role of khalifah, 

cannot be properly realized, because acts of worship require adherence to 

specific, divinely prescribed times. Likewise, its relevance extends to 

modern Islamic education through the integration of religious principles 

and scientific knowledge. 

Keywords 

Lahmuddin Nasution, 

Astronomy, Islamic Education  

Kata Kunci 

Lahmuddin Nasution,  

Falak, Pendidikan Islam 

ABSTRAK 

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif yang berupaya untuk 

membahas pemikiran Lahmuddin Nasution terkait ilmu falak dan 

relevansinya terhadap pendidikan Islam. Data yang diperoleh melalui karya 

Lahmuddin atau penulis lain yang meneliti tentang Lahmuddin serta 

wawancara kepada sahabat dan muridnya. Dalam penelitian ini ditemukan 

bahwa ilmu falak merupakan ilmu pengetahuan yang mempelajari lintasan 

benda-benda langit seperti matahari, bulan, bintang dan benda langit 

lainnya. Dalam ilmu falak, Lahmuddin membahas tentang waktu salat dan 

penentuan awal bulan Ramadan dan idul fitri. Ilmu falak dan pendidikan 

mailto:irvanmangunsong95@gmail.com
mailto:Marhanhsb22@gmail.com
mailto:oji.mudo@gmail.com
mailto:Eka_Alhafiz@Yahoo.com
http://dx.doi.org/10.30829/tar.v32i2.4730


JURNAL TARBIYAH 

Volume 32, Number 2 2025, pp. 297-306 

    

 

Irvan Mangunsong, et. al. 298 

Islam memiliki relevansi yang amat erat. Tanpa ilmu falak maka tujuan 

pendidikan Islam yakni untuk beribadah kepada Allah dan menjadi khalifah, 

tidak dapat direalisasikan secara proporsional, dikarenakan dalam ibadah 

ada waktu-waktu tersendiri yang telah ditetapkan waktu. Demikian pula, 

relevansinya juga terkait dengan pendidikan Islam modern dengan 

mengintegrasikan antara agama dan sains. 

 

 

Pendahuluan 

Lahmuddin Nasution merupakan ulama terkemuka di Sumatera Utara, khususnya di Kota 

Medan, yang dikenal memiliki kedalaman pengetahuan dalam berbagai disiplin keilmuan 

Islam. Kemahirannya dalam memahami kitab kuning, khususnya kitab fikih mazhab asy-

Syāfi’ī, membuatkan digelari “asy-Syāfi’ī kecil” (Azhari Akmal Tarigan, Watni Marpaung, 

2009). Gelar ini bukan tanpa alasan, ketika program doktor, disertasinya membahas tentang 

Qaul Qadim dan Qaul Jadid Imam asy-Syāfi’ī. Ihsan Asri, dalam tesisnya membahas pemikiran 

Lahmuddin perspektif mazhab asy-Syāfi’ī berjudul Pemikiran Hukum Islam Lahmuddin 

Nasution: Studi tentang Revitalisasi Pemikiran Mahzab asy-Syāfi’ī (Asri, 2015). Kendati 

demikian, Lahmuddin sebenarnya tidak hanya ahli dalam fikih/syariat, namun berdasarkan 

keterangan dari sahabatnya, Ramli Abdul Wahid, “Lahmuddin adalah syaikh segala bidang. Ia 

mengetahui semua disiplin ilmu, terlebih mengetahui bidang ilmu yang orang lain tidak 

mengetahuinya, semisal ilmu falak”. Para ulama dan cendikiawan Muslim, seperti Abdullah 

Syah, Arso, M. Yasir Nasution, Pagar, Wanti Marpaung, Chumaizah Batubara, Muhammad 

Iqbal, dan Muhammad Ramadhan, mengakui kepakaran Lahmuddin dalam ilmu falak. 

Lahmuddin mulai bersentuhan secara intens dengan ilmu falak ialah ketika ia 

diamanahkan menjadi dosen di IAIN SU pada fakultas Syariah. Pemahamannya tentang ilmu 

fikih/syariat menjadi modal utama baginya mengetahui dan menguasai ilmu falak; yang 

mempelajari lintasan benda-benda langit seperti matahari, bulan, bintang dan benda langit 

lainnya (Islam, 1978). Ilmu fikih/syariat dan ilmu falak memiliki korelasi. Dalam fikih, 

khususnya fikih ibadah seperti salat, puasa, zakat dan haji, merupakan ibadah yang telah 

ditentukan waktunya. Waktu ibadah-ibadah ini dihitung berdasarkan tahun Hijriah. Sementara 

tahun Hijriah dihitung berdasarkan ilmu falak. Oleh karena itu, mempelajari ilmu falak menurut 

ulama adalah wajib. Syaikh `Abd ar-Raḥmān bin Muḥammad bin Ḥusain berkata, 

“Mempelajari ilmu falak wajib hukumnya, bahkan diperintahkan untuk mempelajarinya, karena 

ilmu falak itu mencakup pengetahuan tentang kiblat dan hal-hal yang berhubungan dengan 

penanggalan, misalnya puasa” (`Umar, 1994). Ahmad Syihāb ad-Dīn Ibn Hajar al-Haitamī juga 

mengatakan demikian (Al-Haitamī, n.d.). 

Menurut Lahmuddin, ilmu falak membahas tentang peredaran matahari dan bulan terkait 

waktu-waktu salat, arah kiblat, penentuan awal bulan dan gerhana (Nasution, 1997). Ilmu falak 

pada dasarnya memiliki korelasi dengan ilmu astronomi, bedanya ilmu astronomi lebih luas 

ruang lingkupnya seperti membahas tentang planet, bintang, komet, galaksi dan segala 

fenomena terkait angkasa (Mulyadi, 2018). Lahmuddin dalam kapasitasnya sebagai pendidik 

menekankan signifikansi ilmu falak dalam agama Islam. Ilmu falak tidak hanya sebatas ilmu 

pengetahuan tentang penentuan awal bulan dan gerhana, namun telah menjadi bagian penting 

dalam pendidikan Islam yang menjadi sarana untuk memperkokoh pemahaman dan 

meningkatkan kualitas ibadah serta mendorong upaya integrasi antara sains dan amal/iman. Hal 

itu karena, tanpa adanya ilmu falak maka ibadah seperti salat, puasa, zakat dan haji tidak dapat 

dilakukan secara proporsional, sebab semuanya berkaitan dengan waktu. Atas dasar itu, 

pembahasan tentang ilmu falak menjadi bagian penting dalam pendidikan Islam, meskipun 

pada praktiknya hal ini tidak mendapatkan suatu posisi penting dalam pendidikan Islam. Untuk 



JURNAL TARBIYAH 

Volume 32, Number 2 2025, pp. 297-306 

    

 

Irvan Mangunsong, et. al. 299 

itu, pemikiran Lahmuddin Nasution terhadap ilmu falak menjadi penting untuk dibahas serta 

untuk meninjau terkait relevansinya terhadap pendidikan Islam.  

 

Metode Penelitian 

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan model studi tokoh untuk mengkaji 

pemikiran Lahmuddin Nasution tentang ilmu falak dan relevansinya bagi pendidikan Islam. 

Data utama diperoleh dari karya Lahmuddin Nasution seperti Fikih Ibadah dan Rukyat dan 

Hisab dalam Penetapan Puasa dan ‘Idul Fitri, dan karya penulis lainnya tentang Lahmuddin 

seperti Menjaga Tradisi Mengawal Modernitas: Apresiasi Terhadap Pemikiran dan Kiprah 

Lahmuddin Nasution, dan Pemikiran Hukum Islam Lahmuddin Nasution: Studi tentang 

Revitaslisasi Pemikiran Mazhab asy-Syāfi’ī, kemudian dilengkapi wawancara singkat dengan 

pihak yang mengenal pemikirannya. Data dikumpulkan melalui studi literatur dan dokumentasi, 

lalu dianalisis dengan cara mendeskripsikan isi karya tokoh, menafsirkan gagasannya, dan 

menilai relevansinya terhadap pendidikan Islam.  

 

Hasil dan Pembahasan 

Biografi dan Aktivitas Keilmuan 

Lahmuddin Nasution lahir pada tahun 1950 di Hajoran Maninggir, Labuhan Batu Selatan, 

Sumatera Utara (Azhari Akmal Tarigan, Watni Marpaung, 2009). Ia lahir dalam keluarga yang 

religius dari pasangan Rukun Nasution (w. 1998) dan Asniah Hasibuan (w. 1997). Rukun 

Nasution anak dari Lebai Ibrahim Nasution (Lobe Ibrahim), yang dikenal sebagai pribadi yang 

taat agama. Ayah Lahmuddin tidak mengenyam pendidikan agama secara formal. Ia hanya 

belajar di Volk School setingkat sekolah Rakyat (SR) sampai kelas III di Langga Payung. 

Meskipun demikian, Rukun Nasution dalam kesehariannya merupakan orang yang taat 

beragama dan di masa tuanya menjadi pengamal tarekat yang tekun. Dari lingkungan keluarga 

yang religius ini Lahmuddin dibesarkan. 

Lahmuddin Nasution memulai pendidikan formal di Hajoran. Ia mulai mengenal huruf 

dan angka di Sekolah Rakyat (SR) Hajoran dan tamat tahun 1960. Ia nyantri di Madrasah 

Tarbiyah Islamiyah (MTI) Hajoran setingkat Ibtidaiyah, yang didirikan oleh pamannya, 

Lukmanul Hakim. Pesantren MTI memfokuskan pada kitab-kitab fikih mazhab al-Syāfi`ī dan 

teologi mazhab Ahl as-Sunnah wa al-Jamā`ah. Di MTI Lahmuddin berkenalan dengan kitab-

kitab seperti Matn al-Ghāyah wa at-Taqrīb karya Ahmad ibn Husain al-Ashfahānī; Fath al-

Qarīb karya Muhammad ibn Qāsim al-Ghazī; I`ānah ath-Thālibīn karya Abū Bakar `Utsmān 

ibn Muhammad Syathā; al-Mahallī karya Jalāl ad-Dīn Muhammad ibn Ahmad al-Mahallī; al-

Asybāh wa an-Nazhā’ir fī al-Furū` oleh Jalāl ad-Dīn `Abd ar-Rahman ibn Abī Bakar as-

Suyūthī; dan Bidāyah al-Mujtahid wa Nihāyah al-Muqtashid karya Ibn Rusyd. Di MTI ia juga 

belajar ilmu tauhid, hadis, tafsir dan bahasa Arab. Kitab yang diajarkan ialah al-Aqwāl al-

Mardiyyah; Jawāhir al-Kalāmiyah; Kifāyah al-`Awām; Fath al-Majīd;  dan al-Dasūqī dalam 

bidang tauhid. Matn al-Arba`īn an-Nawawīyah dan al-Hadīts al-Laqāwiyah dalam bidang 

hadis. Tafsīr al-Jalālain dan Tafsīr al-Khāzin dalam bidang tafsir. Dalam bidang bahasa Arab 

diajarkan al-Matn al-Jurūmiyyah; Mukhtashar Jiddan; al-Zhari; Qathr an-Nadā; dan al-

Khudharī untuk ilmu nahunya; dan Matn Binā’ wa al-Asās; al-Kailānī; dan al-Qawā`id al-

Lughawiyyah untuk ilmu saraf (Azhari Akmal Tarigan, Watni Marpaung, 2009). 

Lebih kurang 4 tahun Lahmuddin menimba ilmu di MTI Hajoran, mulai dari Ibtidaiyah 

sampai Tsanawiyah. Setelah tamat dari MTI Hajoran, ia melanjutkan Aliyah di Madrasah 

Tarbiyah Islamiyah (MTI) Langga Payung, yang dipimpin oleh Ahmad Syaikh Abdur Rabbi, 

seorang alumni MTI Candung. Dari latar belakang pendidikan, secara sanad keilmuan, 

Lahmuddin sampai kepada Imām al-Syāfi`ī. Dimulai dari Lukmanul Hakim dan Syaikh Abdur 

Rabbi yang tersambung ke Syaikh Sulaiman Al-Rasuli dan seterusnya ke Syaikh Ahmad Khatib 



JURNAL TARBIYAH 

Volume 32, Number 2 2025, pp. 297-306 

    

 

Irvan Mangunsong, et. al. 300 

al-Minangkabawi, Sayyid Bakri Syathā, Ahmad Zaini Dahlān, Abū Hasan al-Asy`arī, Abū 

Ishāq al-Mawarzi, Abū al-`Abbās ibn Suraij, Imām al-Muzani dan sampai kepada Imām al-

Syāfi`ī. Setelah Aliyah, Lahmuddin kuliah di Universitas Islam Negeri Sumatera Utara (UISU) 

atas rekomendasi Hamdan Abbas. Di UISU ia bertemu dengan ulama-ulama senior Sumatera 

Utara, seperti Abdul Halim Hasan, Zainal Arifin Abbas, Majid Siraj dan lain-lain. Ia 

menyelesaikan studinya di UISU dengan menyandang gelar B.A. Pada tahun 1977 Lahmuddin 

menjadi mahasiswa Institut Agama Islam Negeri Sumatera Utara (IAIN SU). Ia memilih 

Fakultas Syariah. Di sini ia bertemu dengan ulama dan cendikiawan seperti T. Yafizham, H. 

Ismuha, Hasbi AR, Fakhrur Razi Dalimunthe, Abdullah Syah, dan Mahmud Aziz Siregar. 

Sedangkan teman-teman diskusinya pada waktu itu di antaranya adalah Nur Ahmad Fadhil 

Lubis, T.M. Ali Muda dan  Ahmad Qarib (Azhari Akmal Tarigan, Watni Marpaung, 2009). 

Setelah lulus dari Fakultas Syariah, Lahmuddin diangkat menjadi dosen di IAIN SU dan 

UISU. Meskipun Lahmuddin masih S1, tetapi menurut pengakuan teman-temannya seperti 

Ramli Abdul Wahid, ilmunya sudah mencapai S3. Atas desakan Nazri Adlani selaku Rektor 

IAIN SU, M. Yasir Nasution selaku Dekan Fakultas Syariah IAIN SU, dan teman satu 

angkatannya seperti Nur A Fadhil Lubis, Amiur Nuruddin dan Ramli Abdul Wahid, Lahmuddin 

akhirnya mengikuti program Master (S2) di Institut Agama Islam Negeri Syarif Hidayatullah, 

Jakarta. Setelahnya ia mengambil program Doktor (S3) di tempat yang sama dan mampu 

menyelesaikannya hanya dalam waktu tempo dua tahun. Disertasinya bertema Qaul Qadim dan 

Qaul Jadid Imam al-Syāfi`ī. Lahmuddin telah meraih gelar Profesor sebelum meninggal 

(Wahid, 2016). 

Dalam karirnya, Lahmuddin dipercaya untuk memegang jabatan tinggi sebagai Pembantu 

Rektor III UISU. Ia juga diminta oleh pimpinan Fakultas Syariah untuk mengabdi sebagai dosen 

di IAIN SU. Lahmuddin diberi tugas mengasuh mata kuliah qira’ah al-kutub. Terkadang ia 

diminta mengajar fikih, usul fikih dan ilmu falak. Ketika itu, ilmu falak hanya diajarkan oleh 

T.M. Ali Muda, seorang ahli falak kenamaan Sumatera Utara. Ketika Lahmuddin masuk, 

akhirnya T.M. Ali Muda mendapatkan teman untuk mengajarkan ilmu falak di Fakultas 

Syariah. Di dunia akademik, Lahmuddin pernah menjabat di antaranya sebagai Pembantu 

Dekan I (PD) Fakultas Tarbiyah UISU Medan (1981-1990); Pembantu Rektor (PR) III UISU 

Medan (1985-1989); PD I Fakultas Syariah IAIN SU Medan; PR I IAIN SU (2005-wafat); 

Anggota Senat Fakultas dan IAIN SU; Ketua Prodi Hukum Islam PPs. IAIN SU; Sekretaris 

Senat Fakultas Syariah IAIN SU Medan; Programmer Komputer dalam Pengelolaan Data 

Akademik di Fakultas Syariah IAIN SU Medan; Dosen S2 dan S3 Pascasarjana IAIN SU 

Medan serta pernah menjabat sebagai Ketua Program Studi Hukum Islam. Dalam dunia 

organisasi dan kemasyarakatan, Lahmuddin juga sangat aktif. Sebagai pakar hukum Islam 

khususnya dalam mazhab al-Syāfi`ī yang merupakan mayoritas mazhab umat Islam Indonesia, 

Lahmuddin sangat aktif memberikan bimbingan-bimbingan kepada masyarakat melalui 

pengajian kitab kuning dan ceramah-ceramah. Bersama Ramli Abdul Wahid, Lahmuddin 

membuka diskusi kajian fikih, tauhid dan tasawuf. Lahmuddin membuka pojok pengajian kitab 

kuning di Masjid al-Izzah Kampus 2 IAIN SU Medan yang secara resmi dibuka oleh Menteri 

Agama RI pada tahun 2007. Ia juga memimpin beberapa pengajian kitab kuning di Kota Medan 

dan sekitarnya (Azhari Akmal Tarigan, Watni Marpaung, 2009). 

Kealiman Lahmuddin dalam fikih mazhab al-Syāfi`ī, sehingga masyarakat Sumatera 

Utara khususnya masyarakat Medan menjulukinya sebagai al-Syāfi`ī Kecil. Ini jugalah yang 

menginspirasi editor buku dari biografi Lahmuddin Nasution –Menjaga Tradisi Mengawal 

Modernitas: Apresiasi Terhadap Pemikiran dan Kiprah Lahmuddin Nasution- yaitu Akmal 

Azhari Tarigan, Watni Marpaung dan Ziaulhaq memberi judul subbab menjadi “Lahmuddin 

Nasution: al-Syāfi`ī Kecil dari Hajoran”. Karena keilmuannya, Lahmuddin kerap dipercayakan 

untuk memegang berbagai jabatan penting dan strategis. Misalnya, ia pernah menjabat menjadi 



JURNAL TARBIYAH 

Volume 32, Number 2 2025, pp. 297-306 

    

 

Irvan Mangunsong, et. al. 301 

Ketua Komisi Fatwa MUI SU; Wakil Ketua Komisi Fatwa MUI SU; Wakil Ketua Dewan Fatwa 

PD. Al Washliyah; Wakil Ketua Tim Ahli Badan Hisab Rukyat Sumatera Utara; Ketua Badan 

Hisab Rukyat Sumatera Utara (2007); Anggota Badan Hisab dan Rukyat Pusat; Dewan 

Pengawas Syariah BPR Al Washliyah; Dewan Pengawas Syariah Madinah; dan Konselor pada 

Yayasan Sakinah Medan dan juga Ketua Badan Pengawas Harian (BPH) UMN. 

 

Pemikiran Lahmuddin Nasution terhadap Ilmu Falak 

  Ilmu falak merupakan ilmu pengetahuan yang mempelajari lintasan benda-benda langit 

seperti matahari, bulan, bintang dan benda langit lainnya (Islam, 1978). Ilmu falak adalah salah 

satu di antara disiplin ilmu yang sangat urgensi dalam Islam. Penentuan waktu salat (Al-

Naisābūrī, 2006), arah kiblat, awal bulan Ramadan, penanggalan bulan kamariah, dan kapan 

akan terjadi gerhana bulan dan matahari, tidak terlepas dari kajian disiplin ilmu falak. Ibadah 

wajib semisal salat dan puasa tidak akan sah jika tidak mengetahui waktu salat dan awal bulan 

Ramadan yang diperoleh pengetahuannya dari disiplin ilmu falak. Ilmu falak adalah ilmu yang 

paling urgen dalam ibadah. Ilmu tentang fikih salat dan fikih puasa harus disejajarkan dengan 

fikih falak. Dengan demikian, maka mempelajari ilmu falak adalah wajib sebagaimana 

wajibnya ibadah tersebut. Dalam kaedah fikih disebutkan bahwa “sesuatu yang wajib tidak 

sempurna kecuali dengannya, maka hukumnya wajib” (Al-Suyūthī, n.d.).  

  Lahmuddin juga berpendapat bahwa mempelajari ilmu falak adalah wajib dengan tujuan 

untuk mengetahui waktu-waktu dalam ibadah. Dalam karya tulisnya, Lahmuddin 

(1997)menyebutkan peredaran matahari dan bulan dalam menentukan waktu salat yang 

merupakan bagian dari ilmu falak. Dengan demikian, menurutnya ilmu falak ialah ilmu yang 

mempelajari tentang peredaran matahari dan bulan yang bertujuan untuk mengetahui waktu-

waktu yang berkaitan dengan ibadah dan hari-hari besar dalam Islam. Lawīs Ma`lūf (1986) 

menyebutkan bahwa ilmu falak menurut etimologi adalah ilmu yang membahas tentang letak  

benda-benda langit beserta dengan pergerakan dan pengaturannya. Lahmuddin berpendapat 

bahwa ilmu falak memiliki empat ruang lingkup yaitu waktu-waktu salat, arah kiblat, penentuan 

awal bulan dan gerhana (matahari atau bulan). Di antara empat ruang lingkup tersebut, dalam 

pemikirannya, Lahmuddin membahas dua tema, yaitu waktu-waktu salat dan penentuan awal 

bulan Ramadan dan idul fitri. Dalam penentuan waktu salat, Lahmuddin (1997) merujuk pada 

surah al-Nisā’ ayat 103 tentang kewajiban salat sesuai dengan waktu yang ditentukan. 

Kemudian ia merujuk pada hadis Abū Dāwud (1997) dan al-Tirmidzī (2016), Rasūlullāh saw. 

bersabda: 

تيَْنِ, فَصَلَّى بِيَ الظُّهْرَ حِيْنَ زَالَتِ الشَمْسُ وَكَانَ  نِيْ جِبْرِيْلُ عَليَْهِ السَّلََمُ عِنْدَ الْبيَْتِ مَرَّ  قَدْرَ شَرَاكِ النَّعْلِ, وَصَلَّى بِيَ  أمََّ
ا مِثْلَهُ, وَصَلَّى بِيَ الْمَغْرِبَ حِيْنَ أفَْطَرَ الصَّ ئِمُ, وَصَلَّى بِيَ الْعِشَاءَ حِيْنَ غَابَ الشَّفَقُ الْْحَْمَرُ, الْعَصْرَ حِيْنَ كَانَ ظِلُّهُ 

ا كَانَ الْغَدُ صَلَّى بِيَ الظُّهْرَ  ائِمِ. فَلمََّ مَ الطَّعَامُ وَالشَّرَابُ عَلَى الصَّ حِيْنَ كَانَ ظِلُّهُ مِثْلَهُ, وَصَلَّى    وَصَلَّى بِيَ الْفَجْرَ حِيْنَ حُر ِ
ائِمُ, وَصَلَّى بِيَ الْعِشَاءَ إِلَى ثلُثُِ اللَّيْلِ بِيَ الْعَصْرَ حِيْنَ كَ  , وَصَلَّى بِيَ انَ ظِلُّهُ مِثْليَْهِ, وَصَلَّى بِيَ الْمَغْرِبَ حِيْنَ أفَْطَرَ الصَّ

دُ هَذَا الْوَقْتُ الْْنَْبيَِاءِ مِنْ قَبْلِكَ    وَالْوَقْتُ مَا بيَْنَ هَذيَْنِ الْوَقْتيَْنِ. الْفَجْرَ بِإسِْفاَرٍ, ثمَُّ إِلْتفََتَ إِلَيَّ وَقَالَ: يَا مُحَمَّ
Saya diimami Jibrīl as. di dekat al-Bait, dua kali. Dia salat Zuhur denganku ketika 

matahari tergelincir seukuran tali sandal dan dia salat Asar denganku ketika (panjang) 

bayangannya sama dengannya, dan dia salat Magrib denganku ketika orang puasa 

berbuka, dan dia salat Isya denganku ketika hilang senja yang merah, dan dia salat fajar 

denganku ketika orang puasa haram makan dan minum. Tatkala hari esoknya, dia salat 

Zuhur denganku ketika (panjang) bayangannya sama dengannya, dan dia salat Asar 

denganku ketika (panjang) bayangannya sama dengan dua kali panjang dirinya, dan dia 

salat Magrib denganku ketika orang puasa berbuka, dan dia salat Isya denganku setelah 

berlalu sepertiga malam, dan dia salat fajar denganku ketika cahaya matahari pagi telah 

mulai menguning. Kemudian Jibrīl menghadap padaku, dan berkata, inilah waktu-waktu 



JURNAL TARBIYAH 

Volume 32, Number 2 2025, pp. 297-306 

    

 

Irvan Mangunsong, et. al. 302 

(salat) para nabi sebelummu, dan waktu-waktu (salatmu) adalah di antara kedua waktu-

waktu itu (HR. Abū Dāwud & al-Tirmidzī). 

 

Lahmuddin dalam memahami Hadis di atas sebagai dasar bahwa ilmu falak merupakan 

ilmu yang dapat digunakan untuk menentukan waktu salat. Ia tidak membahas waktu-waktu 

salat sebagaimana pada umumnya dalam bahasan fikih, namun dalam perspektif ilmu falak. 

Menurutnya, apabila waktu-waktu salat dikaitkan berdasarkan kajian peredaran matahari 

(maksudnya adalah dalam kajian ilmu falak), maka waktu-waktu itu dapat dinyatakan dengan 

merujuk posisi matahari dari zenith sebagai berikut sesuai lima waktu salat yaitu 1) Zuhur mulai 

sejak matahari melampaui meridian, 2) Asar = kira-kira 50 derajat (500), 3) Magrib = 91 derajat 

(910), 4) Isya = 108 derajat (1080), 5) Subuh = -110 derajat  (1100). Menurutnya juga, bahwa 

perhitungan ini masih dipengaruhi oleh besarnya deklinasi matahari, yakni penyimpangan 

lintasan dari katulistiwa serta besarnya lintang geografis tempat yang bersangkutan (Nasution, 

1997).  

Dalam bahasan waktu salat, Lahmuddin tidak membahasnya secara spesifikasi, berbeda 

halnya dengan penentuan awal bulan Ramadan dan idul fitri. Dalam penentuan awal bulan 

Ramadan dan idul fitri, Lahmuddin membahasnyasecara spesifikasi tentang perbedaan dalam 

penggunaan metode rukyah dan hisab. Dalam persoalan ini, Lahmuddin (1997).  

mengemukakan berbagai argumentasi bahwa rukyah hilal adalah metode yang terdapat dalam 

hadis riwayat al-Bukhārī dan Muslim, serta amalan para sahabat, tabiin dan penerusnya. 

Menurutnya, bila hilal terlihat pada saat terbenam matahari pada tanggal 29 Syakban, maka 

keesokan harinya adalah awal puasa dan demikian pula bila hilal terlihat pada tanggal 29 

Ramadan, maka esok harinya adalah hari raya idul fitri. Akan tetapi, apabila cuaca mendung 

sehingga hilal tidak dapat dilihat, maka pelaksanaan puasa dan hari raya harus ditunda sehari 

dengan menggenapkan bilangan bulan Syakban dan Ramadan menjadi 30 hari (istikmāl). 

Lahmuddin berpendapat bahwa pada dasarnya Islam tidak membebani umatnya 

melakukan perhitungan tentang posisi hilal dengan rumus-rumus ilmu falak yang rumit. Hal ini 

sesuai dengan pernyataan Nabi saw., bahwa bulan itu ada kalanya 30 hari dan ada kalanya 29 

hari. Sebagai argumennya, Lahmuddin mengutip sebuah hadis riwayat al-Bukhārī (2013) 

bahwa “Kita adalah umat yang ummi, tidak mampu menulis dan menghitung (ḥisāb) umur 

bulan adalah sekian dan sekian”. Akan tetapi, Lahmuddin tidak menjadikan hadis ini sebagai 

dalil untuk mengabaikan ḥisāb. Ia mengatakan bahwa mengingat posisi matahari dan bulan 

yang menjadi bidang kajian ilmu ini terkait erat dengan waktu-waktu ibadah, maka ilmu 

tersebut selalu mendapat perhatian dari umat Islam. Ia melanjutkan bahwa dalam pembahasan 

lanjut mengenai penetapan awal puasa dan hari raya, perhitungan ilmu falak tentang posisi 

bulan dan matahari selalu diikutkan sebagai bahan pertimbangan. Lahmuddin mengutip 

pendapat sebagian ulama Syāfi`iyah yang menempatkan hasil perhitungan (ḥisāb) ilmu falak 

sebagai alat untuk menguji keabsahan rukyah. Bahkan, kesaksian seseorang bahwa ia melihat 

bulan dapat ditolak bila hisab menyatakan hilal belum ada atau masih berada pada posisi yang 

mungkin belum terlihat. 

Lahmuddin mengutip pendapat al-Syarwānī –yang mengutip pendapat al-Subkī- yang 

mengatakan apabila ahli hisab sepakat bahwa berdasarkan perhitungan yang qath`ī hilal belum 

dapat terlihat, maka kesaksian tentang adanya hilal tidak dapat diterima, sebab kesaksian hanya 

berlaku atas hal-hal yang mungkin baik menurut akal, adat dan syarak. Selain itu, al-Syarwānī  

juga mengemukakan bahwa ghan (dugaan) yang diperoleh melalui kesaksian tidak cukup kuat 

menentang kepastian yang diperoleh melalui hitungan tersebut (Al-Syarwānī, n.d.). Lahmuddin 

juga mengutip pendapat al-Qalyūbī yang mengatakan, “yang benar adalah bahwa rukyah itu 

haruslah pada waktu hilal memang mungkin terlihat”. Selanjutnya al-Qalyūbī mengutip 

pendapat al-`Abbādī, bahwa bila hisab yang pasti menyatakan hilal tidak mungkin terlihat, 



JURNAL TARBIYAH 

Volume 32, Number 2 2025, pp. 297-306 

    

 

Irvan Mangunsong, et. al. 303 

maka pernyataan dan kesaksian orang-orang yang adil pun tidak dapat diterima (Al-Qalyūbī, 

n.d.).  

Lahmuddin (1997) menanggapi pernyataan mereka bahwa walaupun tetap mendasarkan 

awal puasa atas rukyah, mereka juga menempatkan hisab pada posisi yang sangat penting 

sehingga dapat membatalkan kesaksian tentang rukyah. Akan tetapi, menurutnya ada sebagian 

ulama yang menempatkan hisab sejajar dengan rukyah, dan bahkan hisab dapat menggantikan 

rukyah sebagai dasar penetapan awal bulan. Perbedaan ini menjadi mutlak terjadi dalam 

kalangan umat Islam dalam penentuan awal bulan Ramadan dan idul fitri. Dalam hal ini, 

Lahmuddin mengutip pendapat al-Nawawī (2013) yang berkaitan dengan perbedaan para ulama 

dalam menafsirkan kalimat “faqdur-lah” pada sebagian hadis tentang metode penetuan awal 

bulan Ramadan dan idul fitri. Ada tiga penafsiran yang berbeda. Pertama, Aḥmad ibn Ḥanbal 

dan beberapa ulama lainnya menafsirkan dengan “maka anggaplah bahwa hilal itu ada di balik 

awan”. Maksudnya, bila cuaca mendung pada saat matahari terbenam pada tanggal 29 Syakban, 

maka mereka mewajibkan puasa keesokan harinya. Kedua, Mutharrif ibn `Abd Allāh, Ibn 

Qutaibah, Ibn Suraij dan lain-lainnya mengatakan “perkirakanlah hilal itu dengan perhitungan 

al-manāzil (posisi bulan dan matahari). Ketiga, Abū Ḥanīfah, Mālik, al-Syāfi`ī dan jumhur 

ulama dari kalangan salaf dan khalaf, menafsirkan kalimat hadis tersebut dengan “takdirkanlah 

dengan menggenapkan bilangan bulan sebelumnya 30 hari”. 

Dalam menyikapi perbedaan pendapat di atas, Lahmuddin memilih rukyah sebagai 

metode dalam penetapan awal bulan Ramadan dan idul fitri. Akan tetapi, metode hisab 

menurutnya tidak bisa diabaikan begitu saja, terlebih dengan adanya kemajuan ilmu 

pengetahuan, hasil-hasil perhitungan tentang posisi dan gerak bulan itu sudah mencapai akurasi 

yang sangat tinggi sehingga tidak terdapat perbedaan yang berarti lagi. Lahmuddin 

melanjutkan, tampaknya akurasi perhitungan ilmu falak yang terus meningkat dewasa ini 

memberikan tambahan bobot pada pendapat al-Syarwānī dan al-`Abbādī, sehingga semakin 

layak untuk diindahkan bahwa metode hisab adalah bagian penting (Nasution, 1997).  

Dalam memilih metode penentuan awal bulan Ramadan dan idul fitri, pemikiran 

Lahmuddin telah dipengaruhi oleh mazhab Syāfi`ī, sehingga dalam menetapkan suatu metode 

ia selalu menjadikan ulama-ulama Syāfi`iyah sebagai referensi utamanya. Lahmuddin 

nampaknya lebih cenderung mensosialisasikan pendapat-pendapat mayoritas ulama khususnya 

mazhab Syāfi`ī daripada ijtihadnya sendiri. Akan tetapi, Lahmuddin tidak fanatik terhadap 

suatu pendapat dan tetap menghargai pendapat lain dengan salah satu contoh ia tetap 

menjadikan hisab sebagai metode penentuan awal bulan dengan memposisikannya sebagai alat 

penguji keabsahan rukyah. Ia juga menegaskan bahwa dengan kemajuan ilmu teknologi, 

metode hisab tidak boleh diabaikan, sebab tingkat akurasinya semakin tinggi. 

 

Relevansi Ilmu Falak terhadap Pendidikan Islam 

Pemikiran Lahmuddin Nasution tentang ilmu falak menempatkan disiplin ini bukan 

sekadar cabang ilmu teknis yang berurusan dengan perhitungan benda-benda langit, tetapi 

sebagai pilar epistemologis yang menopang terlaksananya syariat secara benar serta 

memperkokoh bangunan pendidikan Islam. Menurut Lahmuddin (1997) ilmu falak memiliki 

peran fundamental dalam syariat Islam dan terutama dalam ibadah, karena umumnya ibadah 

dalam Islam sangat terkait dengan waktu, seperti waktu salat ditentukan oleh pergerakan 

matahari; awal Ramadan, Idulfitri, dan Iduladha ditentukan oleh awal bulan kamariah; haji 

disandarkan pada penanggalan hijriah; dan arah kiblat ditentukan melalui data pergerakan 

benda langit. Pandangan ini sejalan dengan literatur falak klasik dan kontemporer yang 

menegaskan hubungan integral antara ilmu falak dan ibadah, dan pendapat ini juga diamini oleh 

al-Bīrūnī (1983), Ilyas (1984) dan Slamet Hambali (2012). Dengan demikian, pemikiran 

Lahmuddin mempertegas bahwa ilmu falak merupakan sarana pokok bagi terwujudnya ibadah 



JURNAL TARBIYAH 

Volume 32, Number 2 2025, pp. 297-306 

    

 

Irvan Mangunsong, et. al. 304 

yang sah, sehingga pendidikan Islam wajib memasukkan falak ke dalam sistem pembelajaran, 

yang mana ibadah merupakan salah satu tujuan penting dalam pendidikan Islam. 

Lebih jauh, Lahmuddin melihat falak sebagai titik temu antara wahyu dan sains. Ia 

menolak dikotomi yang memisahkan agama dari ilmu pengetahuan alam. Baginya, falak adalah 

bentuk nyata integrasi antara metode tekstual dan pendekatan empiris. Di satu sisi, ketentuan 

awal bulan dan waktu ibadah bersumber dari wahyu, di sisi lain pelaksanaannya memerlukan 

instrumen ilmiah seperti rukyah dan hisab. Pandangan ini selaras dengan gagasan integrasi ilmu 

yang dikembangkan Ismail Raji al-Faruqi (1982), Syed Muhammad Naquib al-Attas (1993) 

atau Amin Abdullah (2013), menekankan pendidikan Islam sebagai sarana membangun 

manusia seutuhnya melalui integrasi ilmu. Lahmuddin menunjukkan bahwa pendidikan Islam 

dapat mencapai kualitas ilmiah tinggi tanpa meninggalkan akar keagamannya, dan falak 

merupakan model ideal untuk ini. 

Relevansi ilmu falak terhadap pendidikan Islam tampak pada beberapa aspek utama. 

Pertama, falak berfungsi sebagai fondasi pedagogis dalam pembentukan kompetensi ibadah. 

Pendidikan tidak hanya mengajarkan teori ibadah, tetapi memastikan peserta didik mampu 

melaksanakan ibadah secara tepat. Penentuan waktu salat, pengukuran arah kiblat, penetapan 

awal bulan, bahkan pemahaman kalender hijriah merupakan kompetensi yang hanya dapat 

dicapai melalui penguasaan falak. Hal ini menegaskan bahwa pendidikan Islam yang 

mengabaikan falak akan kehilangan akurasi praksis dalam bimbingan ibadah. Kedua, falak 

mengembangkan kemampuan berpikir ilmiah. Lahmuddin  (1997) menekankan bahwa falak 

tidak hanya mengajarkan perhitungan matematis, tetapi melatih nalar logis, ketelitian, 

observasi, dan kemampuan membaca fenomena alam. Aspek-aspek ini relevan dengan tuntutan 

pendidikan abad ke-21 yang menekankan literasi sains.  

Ketiga, pemikiran Lahmuddin mendorong pelestarian tradisi intelektual Islam. Ia 

menegaskan bahwa ulama seperti telah menjadikan falak sebagai disiplin inti dalam peradaban 

Islam. Menghidupkan kembali falak dalam kurikulum pendidikan Islam berarti mengembalikan 

semangat ilmiah umat dan memperkuat identitas keilmuan Islam sendiri. Zainal Abidin Bagir 

(2015) menjelaskan bahwa integrasi sains dan agama dalam pendidikan adalah cara paling 

efektif membangun kembali peradaban Islam, dan falak merupakan contoh terbaik yang dapat 

diterapkan. Keempat, dalam konteks keindonesiaan, relevansi falak semakin nyata. Lahmuddin 

sendiri terlibat aktif sebagai Ketua Badan Hisab Rukyat Sumatera Utara, menunjukkan bahwa 

falak bukan ilmu di ruang kelas saja, tetapi ilmu praktis yang menghubungkan pendidikan, 

masyarakat, dan lembaga-lembaga keagamaan. Pendidikan Islam yang mengajarkan falak dapat 

melahirkan praktisi hisab-rukyat, dosen, peneliti, dan konsultan syariah yang kompeten dalam 

bidang astronomi keislaman. Atas dasar itu, diberbagai perguruan tinggi, dalam prodi 

Pendidikan Agama Islam, mata kuliah ilmu falak tetap diajarkan, salah satunya di Universitas 

Alwashliyah Medan. 

Dari keseluruhan gagasan tersebut, terlihat bahwa pemikiran ilmu falak Lahmuddin 

Nasution memiliki relevansi kuat dalam pengembangan pendidikan Islam modern. Falak bukan 

hanya pelajaran teknis, tetapi instrumen integratif yang menghubungkan syariat, sains, dan 

pendidikan. Ia memperkuat kualitas ibadah, mengembangkan kemampuan ilmiah, melestarikan 

tradisi keilmuan Islam, serta menjawab kebutuhan praktis masyarakat Muslim. Melalui gagasan 

inilah pendidikan Islam dapat membangun kurikulum yang lebih ilmiah, rasional, dan 

berorientasi pada kemaslahatan umat. 

 

 

Kesimpulan 



JURNAL TARBIYAH 

Volume 32, Number 2 2025, pp. 297-306 

    

 

Irvan Mangunsong, et. al. 305 

Lahmuddin Nasution menegaskan bahwa ilmu falak wajib dipelajari karena menjadi 

dasar ketepatan ibadah dalam Islam, seperti waktu salat, awal bulan Ramadan dan hari raya. 

Atas dasar itu, ilmu falak memiliki relevansi dengan pendidikan Islam, yang mana ilmu falak 

berfungsi sebagai fondasi pedagogis dalam pembentukan kompetensi ibadah peserta didik, ilmu 

falak mengembangkan kemampuan berpikir ilmiah peserta didik dengan penekanan ilmu sains 

dan juga integrasi antara ilmu agama dan sains, dan ilmu falak dapat melahirkan praktisi hisab-

rukyat, dosen, peneliti, dan konsultan syariah yang kompeten dalam bidang astronomi 

keislaman, khususnya dalam konteks keindonesian, praktisi ilmu falak sangat dibutuhkan untuk 

menentukan waktu salat, puasa Ramadan, hari raya dan gerhana. Dengan demikian, ilmu falak 

harus dimasukan dalam kurikulum pendidikan Islam dengan artian mengembalikan semangat 

ilmiah umat dan memperkuat identitas keilmuan Islam serta membantu bagi terwujudnya 

kesahihan ibadah. 

 

Daftar Pustaka 

 

Abdullah, A. (2013). Agama, Ilmu dan Budaya: Paradigma Integrasi-Interkoneksi Keilmuan. 

Yogyakarta. 

Al-Attas, S. M. N. (1993). Islam and Secularism. International Institute of Islamic Thought and 

Civilization. 

Al-Bīrūnī, A. R. (1983). al-Qānūn al-Mas‘ūdī. Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Al-Bukhârî, A. `Abd A. M. bin I. (2013). Al-Bukhārī, Abū `Abd Allāh Muḥammad Ibn Ismā`īl. 

Dār al-Kitāb al-`Arabī. 

Al-Faruqi, I. R. (1982). Islam and Knowledge: General Principles and Work Plan. International 

Institute of Islamic Thought. 

Al-Haitamī, A. S. al-D. I. Ḥajar. (n.d.). Al-Fatāwā al-Ḥadītsiyyah. Musthafā al-Bābī al-Ḥalabī. 

Al-Naisābūrī, M. I. al-Ḥajjāj I. M. al-Q. (2006). Ṣaḥīḥ Muslim. Dār Ṭayyibah. 

Al-Nawawī, M. al-D. A. Z. Y. bin S. (2013). Kitāb al-Majmû` Syarh al-Muhadzdzab. Dār Ihyā’ 

at-Turāts al-`Arabī. 

Al-Qalyūbī, S. al-D. (n.d.). Ḥāsyiyah al-Qalyūbī `alā al-Maḥallī,. Dār al-Fikr. 

Al-Sijistānī, A. D. (1997). Sunan Abī Dāwud. Dār Ibn Ḥazm. 

Al-Suyūthī, J. ad-D. `Abd al-R. bin A. B. (n.d.). Al-Asybāh wa al-Nazhā’ir fî al-Furū`. al-

Ḥaramain. 

Al-Syarwānī, `Abd al-Ḥamīd. (n.d.). Ḥāsyiyah al-Syarwānī `alā al-Tuḥfah. Dār al-Fikr. 

Al-Tirmdzī, M. bin ‘Īsā bin S. (2016). Sunan al-Tirmdzī: wa Huwa al-Jāmi’ al-Kabīr. Dār al-

Ta`shīl. 

Asri, I. (2015). Pemikiran Hukum Islam Lahmuddin Nasution: Studi tentang Revitaslisasi 

Pemikiran Mazhab asy-Syāfi’ī. Pacasarjana IAIN SU. 

Azhari Akmal Tarigan, Watni Marpaung, Z. (Ed.). (2009). Menjaga Tradisi Mengawal 

Modernitas: Apresiasi Terhadap Pemikiran dan Kiprah Lahmuddin Nasution. 

Citapustaka Media. 

Bagir, Z. A. (2015). Integrasi Ilmu di Perguruan Tinggi. Mizan. 

Hambali, S. (2012). Ilmu Falak: Teori dan Praktik. Refika Aditama. 

Ilyas, M. (1984). Astronomy of Islamic Times for the Twenty-First Century. A.S. Noordeen. 

Islam, D. J. B. M. (1978). Bimbingan Masyarakat Islam. Kamus Istilah Ilmu Falak. 

Ma`lūf, L. (1986). Al-Munjid fī al-Lughah. Dār al-Masyrīq. 

Mulyadi, A. (2018). Pemikiran Al-Khawarizmi dalam Meletakkan Dasar Pengembangan Ilmu 

Astronomi Islam. International Journal Ihya’ ’Ulum Al-Din, 20(1), 63–86. 

https://doi.org/10.21580/ihya.20.1.2782 

Nasution, L. (1997). Fiqih Ibadah I. Logos. 



JURNAL TARBIYAH 

Volume 32, Number 2 2025, pp. 297-306 

    

 

Irvan Mangunsong, et. al. 306 

`Umar, ̀ Abd ar-Raḥmān bin Muḥammad bin Ḥusain. (1994). Bughyah al-Mustarsyidīn. Dār al-

Fikr. 

Wahid, R. A. (2016). Ilmu Fardu `Ain Islam. Manhaji. 

 

 


