Tazkiya: Jurnal Pendidikan Islam p-ISSN: 2086-4191
Vol. 14, No. 1, Januari — Juli 2025 e-ISSN: 2807-3959

Batas pemberian uang japuik dalam pernikahan adat Minangkabau
menurut tokoh muhammadiyah dan nahdlatul ulama (Studi kasus pada
masyarakat medan denai, kota Medan)

Delvi Salwa Nakita, Amal Hayati, Zulpahmi Lubis
123 Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Corespondensi:
salwadelvi21@gmail.com

Abstract

This study examines the limits of uang japuik in Minangkabau marriage traditions from the perspectives
of Muhammadiyah and Nahdlatul Ulama, focusing on a case study of the Medan Denai community,
Medan City. The tradition of uang japuik in Minangkabau marriages, particularly among the Pariaman
community, remains widely practiced to this day, including in Medan Denai District. Uang japuik is
understood as a form of appreciation given by the bride’s family to the groom. However, in practice, this
tradition often gives rise to problems, especially regarding the amount of uang japuik, which may impose
a financial burden on one of the parties. This research is a field study employing a comparative
normative-empirical approach. Data analysis was conducted using both deductive and inductive
methods by examining the views of Islamic scholars and religious organizations and contextualizing
them with social practices, as well as by analyzing empirical phenomena in the field in relation to
normative foundations. Data were collected through interviews with religious leaders, customary
leaders, and members of the Minangkabau community in Medan Denai.The findings indicate that
Muhammadiyah emphasizes the importance of reasonable limits in the provision of uang japuik to avoid
burdening the bride’s family and to ensure compliance with Islamic legal principles. In contrast,
Nahdlatul Ulama adopts a more flexible stance, viewing uang japuik as part of ‘urf (local custom) that
is permissible as long as it is based on mutual deliberation and agreement, without stipulating a fixed
nominal limit.

Keywords: Uang Japuik, Medan Denai, Muhammadiyah, Nahdlatul Ulama, Minangkabau Marriage.

Abstrak

Penelitian ini berjudul Batas Pemberian Uang Japuik dalam Pernikahan Minangkabau Perspektif
Muhammadiyah dan Nahdlatul Ulama (Studi Kasus pada Masyarakat Medan Denai, Kota Medan).
Tradisi uang japuik dalam pernikahan Minangkabau, khususnya masyarakat Pariaman, merupakan
kebiasaan adat yang masih berlangsung hingga saat ini, termasuk di Kecamatan Medan Denai, Kota
Medan. Uang japuik dipahami sebagai bentuk penghargaan dari pihak perempuan kepada pihak laki-
laki. Namun, dalam praktiknya, tradisi ini kerap menimbulkan persoalan, terutama terkait besaran uang
japuik yang dinilai dapat memberatkan salah satu pihak. Penelitian ini merupakan penelitian lapangan
dengan pendekatan normatif-empiris yang bersifat komparatif. Analisis data dilakukan menggunakan
metode deduktif dan induktif, yaitu mengkaji pandangan ulama dan organisasi keagamaan untuk
kemudian dikontekstualisasikan dengan praktik masyarakat, serta mengangkat fenomena empiris di
lapangan untuk dibandingkan dengan landasan normatif. Data diperoleh melalui wawancara dengan
tokoh agama, tokoh adat, serta masyarakat Minangkabau di Medan Denai. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa Muhammadiyah menekankan adanya batas kewajaran dalam pemberian uang
japuik agar tidak memberatkan pihak perempuan serta tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip
syariat Islam. Sementara itu, Nahdlatul Ulama memandang uang japuik sebagai bagian dari ‘urf
(kebiasaan masyarakat) yang diperbolehkan selama dilaksanakan melalui musyawarah dan
kesepakatan bersama, tanpa menetapkan batas nominal tertentu.

Kata Kunci: Uang Japuik, Medan Denai, Muhammadiyah, Nahdlatul Ulama, Pernikahan Minangkabau.

Delvi Salwa Nakita, Amal Hayati, Zulpahmi Lubis|1


mailto:salwadelvi21@gmail.com

Tazkiya: Jurnal Pendidikan Islam p-ISSN: 2086-4191
Vol. 14, No. 1, Januari — Juli 2025 e-ISSN: 2807-3959

PENDAHULUAN
Pernikahan dalam Islam adalah ikatan lahir batin, antara seorang perempuan

dan laki-laki melalui akad yang bertujuan untuk kebolehan Jima’, dengan lafaz Inkah
(menikahkan), atau lafaz Tazwij (mengawinkan), ataupun dari terjemahan keduanya.
Pernikahan bukan hanya dibangun untuk kepuasan sesaat namun untuk menggapai
ridho Allah SWT, yang didalamnya dipenuhi dengan Sakinah, Mawaddah, Warahmah.
Untuk mencapai itu semua harus melalui hubungan yang senantiasa dijaga dengan
komitmen dan tanggung jawab sehingga keharmonisan dalam rumah tangga bukan
hanya didunia tapi juga sebagai ladang pahala menuju kehidupan yang kekal
nantinya. Sebagaimana yang termaktub dalam Q.S Ar-Rum ayat 21.

a3l Y GlS 3 GRS 555050 R Jad s ) V3RLET 150551 A&l G &1 IR G Al (e

Artinya: "Dan di antara tanda-tanda (kebesaran)-Nya ialah Dia menciptakan

pasangan-pasangan untukmu dari jenismu sendiri, agar kamu cenderung dan

merasa tenteram kepadanya, dan Dia menjadikan di antaramu rasa kasih dan
sayang. Sungguh, pada yang demikian itu benar-benar terdapat tanda-tanda

(kebesaran Allah) bagi kaum yang berpikir."(Q.S. Ar-Rum:[30]:21)

Dalam kitab Tafsir Ath-Thabari, menurut Imam Abu Ja’far lIbn Jarir Ath-Thabari
beliau menjelaskan tentang ayat ini, bahwa menyingkap salah satu tanda kebesaran
Allah SWT itu adalah dengan menciptakan manusia berpasangan laki-laki dan
perempuan dan disatukannya mereka dalam ikatan pernikahaan. Hal ini menunjukkan
betapa indahnya tentang cinta dan kasih sayangnya Allah SWT pada hamba-Nya.
Allah  SWT menciptakan pasangan dari jenis yang sama agar menemukan
ketenangan dalam diri pasangannya. Hal ini menunjukan kasih sayang Allah SWT
agar manusia terhindar dari kesepian dan memiliki tempat umtuk berbagi suka dan
duka. Dalam ayat ini Sakinah dimaknai ketenangan dan kedamaian dalam rumah
tangga. Mawaddah dimaknai sebagai rasa cinta dan kasih sayang yang tumbuh
antara suami dan istri yang tidak hanya ada diawal pernikahan saja melainkan sampai
akhir hayat mereka. Warahmah dimaknai sebagai kasih sayang yang mendorong
pasangan untuk saling membantu, memaafkan dan bersabar.

Ayat ini memberikan penjelasaan bahwa Allah SWT menciptakan manusia
berpasangan merupakan salah satu dari tanda kebesaran Allah SWT. Allah SWT

menciptakan pasangan dari jenis yang sama agar dapat hidup berdampingan dan

Delvi Salwa Nakita, Amal Hayati, Zulpahmi Lubis|2



Tazkiya: Jurnal Pendidikan Islam p-ISSN: 2086-4191
Vol. 14, No. 1, Januari — Juli 2025 e-ISSN: 2807-3959

memperoleh ketenangan jiwa, ketenangan yang bukan hanya bersifat fisik, namun
juga berhubungan dengan ketenangan batin dan spiritual. Selain itu Allah SWT juga
menanamkan dua hal yang tak kalah penting dalam sebuah hubungan antara
sepasang suami istri, yaitu cinta yang berlandaskan untuk memberi dan kasih sayang
yang diwujudkan dalam bentuk empati dan pengorbanaan. Yang semuanya menjadi
pondasi dasar agar terbentuk keluarga yang harmonis baik didunia maupun diakhirat.

Di Indonesia, persoalan mengenai pernikahaan telah diatur dalam Undang-
undang Nomor 16 tahun 2019 tentang perubahan atas Undang-undang nomor 1
Tahun 1974 tentang perkawinan. Yang menyatakan bahwa “ Perkawinan adalah
ikatan lahir batin antara seorang pria dengan seorang wanita sebagai suami istri
dengan tujuan membentuk keluarga yang bahagia kekal berdasarkan Ketuhanan
Yang Maha Esa”. Hal ini memberi gambaran bahwa negara melihat pernikahan bukan
hanya sebagai ikatan hukum semata, namun juga sebagai perwujudan dari nilai-nilai
keagamaan dan moral yang luhur. Oleh karena itu, segala sesuatu yang berkaitan
dengan proses, syarat, sampai hak dan kewajiban dalam pernikahan memiliki
landasan hukum yang jelas dan mengikat.

Secara umum negara Indonesia menganut sistem kekerabatan patrilineal, yang
mana garis keturunan diambil dari pihak laki laki. Namun demikian, terdapat juga
wilayah-wilayah tertentu yang menganut sistem kekerabatan matrilineal, seperti
daerah minang di provinsi Sumatera Barat. Yang mana masyarakatnya masih
memegang teguh tradisi dan adat minangkabau yang berlandaskan sistem matrilineal,
seperti masalah adab, proses pernikahan maupun masalah warisan.

Pernikahan dalam budaya minangkabau, seringkali melibatkan tradisi yang
khas, salah satu tradisi yang berkembang dalam masalah pernikahan ini adalah tradisi
uang Japuik atau yang biasa dikenal dengan sebutan uang jemputan. Uang Japuik
adalah sejumlah uang atau harta benda yang diberikan oleh pihak perempuan kepada
pihak laki-laki dalam rangkaian adat pernikahan Minangkabau, sebagai bentuk
penghormatan dan tanggung jawab atas masuknya seorang laki-laki ke dalam suku
dan keluarga perempuan. Karena masyarakat Minangkabau menganut sistem
kekerabatan matrilineal, maka laki-laki yang menikah akan masuk ke dalam keluarga
istrinya. Maka dari itu, pihak perempuan menjemput secara adat laki-laki itu ke dalam
rumah tangganya dan proses menjemput ini disimbolkan lewat uang Japuik.

sebagai bagian dari proses tersebut, dilakukanlah tahap maresek, yaitu

pertemuan formal antara kedua belah pihak keluarga, khususnya para ninik mamak

Delvi Salwa Nakita, Amal Hayati, Zulpahmi Lubis|3



Tazkiya: Jurnal Pendidikan Islam p-ISSN: 2086-4191
Vol. 14, No. 1, Januari — Juli 2025 e-ISSN: 2807-3959

(pemangku adat). Dalam maresek, dibahas berbagai hal penting terkait pernikahan,
seperti waktu pelaksanaan, susunan acara adat, hingga besaran uang japuik yang
akan disepakati. Tahap ini menjadi ruang musyawarah untuk menentukan hak dan
kewajiban masing-masing pihak. Dengan demikian, maresek tidak hanya berfungsi
sebagai forum perundingan teknis, tetapi juga sebagai sarana mempererat hubungan
sosial dan emosional antara kedua keluarga yang akan dipersatukan. Pandangan ini
diperkuat oleh Muhammad Hatta, tokoh Nahdlatul Ulama Kota Medan yang dalam
wawancara menyatakan:

e “Uang japuik itu bagian dari tradisi, dan menurut fikih tidak ada yang melarang.
Besar kecilnya tidak jadi soal. Kalau sudah menjadi bagian dari adat dan tidak
bertentangan dengan syariat, maka sah-sah saja. Bahkan standarnya pun tidak
masalah.”

e Dengan demikian, Nahdlatul Ulama tidak menetapkan batas nominal tertentu
dalam pemberian uang japuik. Tradisi ini tetap diperbolehkan dalam Islam, selama
tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip umum syariah, seperti keadilan,
kemanfaatan, dan penghargaan terhadap nilai-nilai budaya lokal.

Tradisi pemberian uang Japuik dalam masyarakat Minangkabau seringkali
menjadi topik pembicaraan, terutama ketika dilihat dari segi hukum Islam dan hukum
negara. Dalam praktik dilapangan sering kali menyebabkan beban finansial kepada
pihak perempuan, yang dalam banyak kasus terasa memberatkan dan tidak jarang
dikerjakan hanya karena tekanan sosial ataupun tuntutan adat, bukan karena
kerelaan. Meskipun sering di kaitkan dengan kisah siti khadijah yang membantu
Rasulullah SAW dalam proses pernikahan, kenyataan dilapangan tradisi uang Japuik
saat ini sering kali kehilangan nilai keikhlasan didalamya. Alih-alih menjadi simbol
kehormatan bagi pihak laki-laki, namun kenyatanya justru cenderung dipaksakan dan
membebani, sehingga hal ini perlu dikaji ulang agar tidak bertentangan dengan nilai-
nilai keadilan dan kesetaraan yang diajarkan dalam Islam.

METODE PENELITIAN

Dalam melakukan studi penelitian ini penulis menggunakaan langkah-langkah
penelitian yang dapat menjadikan penelitian lebih sistematis, akurat, dan mempunyai
analisis yang baik terhadap skripsi ini, Berdasarkan disiplin ilmunya, penelitian ini
termasuk dalam jenis penelitian empiris (sosiologis). Penelitian empiris adalah

penelitian yang menitikberatkan pada perilaku masyarakat dan kenyataan yang terjadi

Delvi Salwa Nakita, Amal Hayati, Zulpahmi Lubis|4



Tazkiya: Jurnal Pendidikan Islam p-ISSN: 2086-4191
Vol. 14, No. 1, Januari — Juli 2025 e-ISSN: 2807-3959

di lapangan. Dalam penelitian ini, pendekatan empiris digunakan untuk mengetahui
dan menganalisis praktik pemberian uang japuik dalam perkawinan adat
Minangkabau, termasuk batas pemberiannya serta pandangan masyarakat terhadap
pelaksanaan adat tersebut. Penelitian ini berfokus pada data yang diperoleh langsung
dari masyarakat melalui penelitian lapangan, sehingga mampu menggambarkan
kesesuaian antara ketentuan adat yang berlaku dengan praktik uang japuik dalam
kehidupan masyarakat. Sedangkan jika dilihat dari lokasi penelitian, maka penelitian
ini termasuk ke dalam kategori penelitian lapangan (field research), yakni penelitian
yang dilakukan dilapangan dengan melihat gejala-gejala sosial atau fakta-fakta sosial
di masyarakat yang berkaitan dengan suatu teori yang berhubungan dengan gejala
atau fakta tersebut.

Penelitian ini bersifat deskriptif analitis, yakni penelitian secara objektif yang
memaparkan, menjelaskan dan juga mengklasifikasikan data yang dikumpulkan serta
diperiksa yang selanjutnya dianalisis. Digunakannya deskriptif guna untuk
memberikan gambaran yang mendalam terkait fenomena sosial yang terjadi. Penulis
menggunakan pendekatan penelitian sosiologis, yang mana penelitian ini berusaha
mendeskripsikan dan menginterpretasikan sesuatu, misalnya kondisi atau hubungan
yang ada, pendapat yang berkembang, proses yang sedang berlangsung, akibat atau
efek yang terjadi, atau tentang kecenderungan yang tengah berlangsung. Fenomena
disajikan secara apa adanya dan hasil penelitiannya diuraikan secara jelas dan
gamblang tanpa manipulasi. Pendekatan studi kasus digunakan untuk memusatkan
perhatian pada satu fenomena sosial secara mendalam, yaitu praktik pemberian uang
japuik oleh masyarakat Minangkabau di perantauan, guna mengetahui sejauh mana
norma agama dan adat berinteraksi serta mempengaruhi upaya standarisasi dalam
praktik tersebut. Data primer dalam penelitian ini akan diperoleh melalui wawancara
mendalam dengan pihak-pihak yang berwenang dan memiliki pemahaman terkait
tradisi uang Japuik. Narasumber yang akan diwawancarai meliputi tokoh
Muhammadiyah dan Nahdlatul Ulama di kota Medan, serta tokoh adat dan
masyarakat yang terlibat langsung dalam praktik tradisi ini. Wawancara dilakukan
untuk menggali pandangan mereka mengenai pelaksanaan tradisi uang japuik dalam
perspektif hukum Islam, serta dinamika sosial yang menyertainya di lingkungan
masyarakat setempat.

Delvi Salwa Nakita, Amal Hayati, Zulpahmi Lubis|5



Tazkiya: Jurnal Pendidikan Islam p-ISSN: 2086-4191
Vol. 14, No. 1, Januari — Juli 2025 e-ISSN: 2807-3959

HASIL DAN PEMBAHASAN
Pandangan Muhammadiyah dan Nahdlatul Ulama terhadap Adat

Dalam konteks budaya Indonesia yang beragam, adat istiadat memiliki posisi
penting sebagai bagian dari identitas sosial. Namun, dalam perspektif keagamaan,
adat tidak berdiri sendiri; ia harus ditempatkan dalam kerangka ajaran Islam.
Muhammadiyah dan Nahdlatul Ulama (NU), sebagai dua organisasi Islam terbesar di
Indonesia, memiliki pandangan yang sama-sama mengakui eksistensi adat, tetapi
dengan pendekatan dan penekanan yang berbeda.

Pandangan Muhammadiyah terhadap Adat

Muhammadiyah secara prinsip mengakui keberadaan adat, tetapi menempatkan
syariat Islam sebagai standar utama dalam menilai dan menetapkannya.
Muhammadiyah menekankan purifikasi ajaran Islam sehingga adat yang dinilai
mengandung unsur syirik, bid’ah, atau khurafat harus dihapus atau disesuaikan Dalam
khazanah hukum Islam, ‘urf menempati posisi yang sangat penting sebagai salah satu
instrumen dalam proses istinbat (penggalian hukum), terutama dalam ranah
muamalah yang berkaitan erat dengan kehidupan sosial masyarakat. Secara bahasa,
kata ‘urf memiliki arti adat, kebiasaan, atau sesuatu yang dikenal luas, dan berasal
dari akar kata yang sama dengan ‘arafa (mengetahui) serta ma‘ruf (segala sesuatu
yang dianggap baik, benar, dan sesuai dengan akal sehat). Hal ini menunjukkan
bahwa konsep ‘urf sejak awal tidak hanya dipahami sebagai praktik yang berulang,
tetapi juga sebagai tradisi yang memperoleh legitimasi sosial karena diterima oleh akal
budi dan sesuai dengan fitrah manusia.

Wakil Ketua Majelis Tarjih dan Tajdid Pimpinan Pusat Muhammadiyah, Fattah
Santoso, dalam salah satu Pengajian Tarjih (05/02), menegaskan bahwa kebiasaan
yang berkembang di tengah masyarakat dapat dijadikan pertimbangan hukum selama
memenuhi syarat-syarat tertentu. Pandangan ini sekaligus menegaskan bahwa Islam
bukanlah agama yang memutus hubungan dengan tradisi, melainkan agama yang
memberi ruang bagi kearifan lokal sepanjang tidak bertentangan dengan nilai-nilai
pokok syariat.

Sejalan dengan pandangan tersebut, hasil wawancara penulis dengan salah
seorang tokoh Muhammadiyah di Pariaman, Drs. H. Abdul Malik, M.Ag (Ketua Maijelis
Tarjih PDM), juga memberikan penekanan yang serupa. Menurutnya, tradisi yang
berkembang di tengah masyarakat termasuk ke dalam ranah muamalah, bukan

ibadah. Dalam ibadah, seorang muslim wajib berpegang sepenuhnya pada nash

Delvi Salwa Nakita, Amal Hayati, Zulpahmi Lubis|6



Tazkiya: Jurnal Pendidikan Islam p-ISSN: 2086-4191
Vol. 14, No. 1, Januari — Juli 2025 e-ISSN: 2807-3959

tanpa boleh ditambah atau dikurangi. Namun, dalam urusan muamalah, Islam
memberikan kelonggaran selama tidak ada dalil yang jelas melarangnya. Beliau
kemudian menegaskan kaidah figh sebagai pijakan utama dalam memandang adat,
yaitu:

poadl e Jis Jay ol Le daliy) sLudY) 8 Jual)

Hukum asal segala sesuatu adalah boleh, selama tidak ada dalil yang

menunjukkan keharamannya.

Dengan berlandaskan kaidah tersebut, adat atau tradisi yang tumbuh di
masyarakat pada dasarnya diperbolehkan, sepanjang tidak bertentangan dengan
syariat, tidak menimbulkan kemudaratan, serta tidak mengandung unsur syirik, bid‘ah,
atau khurafat. Tradisi yang mendukung kemaslahatan, menjaga keadilan, serta
selaras dengan ajaran Islam dapat diterima dan dilestarikan. Sebaliknya, tradisi yang
bertentangan dengan prinsip-prinsip dasar syariat harus ditinggalkan.

Pandangan Nahdlatul Ulama terhadap Adat

Dalam pandangan figh, tradisi (‘urf atau ‘adah) yang berkembang di tengah
masyarakat memiliki kedudukan penting sebagai salah satu pertimbangan hukum.
Tradisi tersebut dapat dikategorikan ke dalam konsep.

Adat bisa dijadikan hukum.

Konsep al-‘adah al-muhakkamah menunjukkan bahwa Islam memberikan ruang
yang luas bagi tradisi masyarakat. Selama sebuah adat tidak ada dalil syar’i yang
secara tegas melarangnya, maka adat tersebut dapat diterima dan dipraktikkan.
Syarat utamanya ialah adat itu tidak mengandung hal-hal yang diharamkan, tidak
menimbulkan mudarat, dan selaras dengan nilai keadilan. Para ulama fikih
menegaskan bahwa adat dianggap muhakkamah (ditetapkan sebagai hukum) jika
memenuhi beberapa kriteria pokok, antara lain:

e Dipraktikkan secara umum dan konsisten di tengah masyarakat.
e Tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip syariat.
¢ Memberikan kemaslahatan serta tidak menimbulkan kemudaratan.

Nahdlatul Ulama memandang bahwa adat yang sudah mengakar kuat dalam
kehidupan masyarakat, meskipun tidak disebutkan secara eksplisit dalam Al-Qur’an
dan hadits, tetap dapat dijalankan. Hal ini karena tidak adanya dalil yang melarang,
serta adat tersebut sering kali menjadi sarana menjaga keharmonisan, memperkuat

ikatan sosial, dan melestarikan identitas budaya.

Delvi Salwa Nakita, Amal Hayati, Zulpahmi Lubis|7



Tazkiya: Jurnal Pendidikan Islam p-ISSN: 2086-4191
Vol. 14, No. 1, Januari — Juli 2025 e-ISSN: 2807-3959

Untuk memperjelas hal ini, penulis melakukan wawancara dengan salah seorang
tokoh NU di Medan Beliaumenjelaskan:

"Kalau kita melihat dari kacamata figh, tradisi yang berlaku di masyarakat itu

boleh dijalankan selama tidak ada dalil yang melarang. NU memandang adat

seperti ini sah-sah saja, apalagi sudah menjadi bagian dari budaya masyarakat.

Namun perlu diingat bahwa adat harus tetap selaras dengan prinsip syariat,

jangan sampai menimbulkan beban yang memberatkan atau merugikan salah

satu pihak. Dalam figh ada konsep al-‘adah al-muhakkamah, yaitu adat yang
bisa dijadikan dasar hukum. Karena itu, suatu tradisi boleh dilaksanakan selama
tidak menimbulkan kemudaratan, tidak ada unsur riba, tidak ada penipuan, dan
tidak bertentangan dengan syariat Islam. Yang paling penting adalah adat ini
dijalankan dengan niat baik, untuk mempererat silaturahim dan menjaga
kehormatan."

Analisis Perbandingan Pandangan Tokoh Muhammadiyah dan Nahdlatul Ulama

terhadap Batas Pemberian Uang Japuik

Perbedaan pendapat dalam masalah fikih bukanlah fenomena baru, melainkan
sudah muncul sejak wafatnya Rasulullah Saw. Seiring dengan perjalanan sejarah
Islam, perbedaan pendapat ini terus berkembang mengikuti dinamika kehidupan dan
munculnya persoalan-persoalan baru yang tidak secara langsung dibahas pada masa
Rasulullah Saw. Kondisi ini kemudian melahirkan berbagai madzhab, yang masing-
masing memiliki metode ijtihad dan dasar hukum sendiri dalam menafsirkan teks-teks
syar’i. Perbedaan dasar hukum ini kadang menimbulkan perselisihan di antara
madzhab-madzhab, karena masing-masing memiliki argumen dan landasan yang
kuat, sehingga kesepakatan mutlak sulit dicapai. Namun, perbedaan pendapat ini juga
menjadi bukti kekayaan khazanah intelektual Islam, yang memungkinkan fleksibilitas
dalam menyelesaikan berbagai persoalan sosial dan hukum, termasuk penerapan
adat dan tradisi masyarakat, seperti praktik pemberian uang japuik dalam konteks
pernikahan, yang harus diselaraskan dengan prinsip-prinsip syar’i tanpa menimbulkan
beban berlebihan bagi pihak-pihak yang terlibat.

Nahdlatul Ulama dan Muhammadiyah merupakan organisasi masyarakat yang
memiliki peran penting dalam mengeluarkan fatwa-fatwa terkait hukum Islam (figh),
yang dalam praktiknya diikuti oleh sebagian masyarakat di tingkat kecamatan maupun
kota. Dalam struktur Nahdlatul Ulama, lembaga yang berwenang mengeluarkan fatwa

disebut Bahtsul Masa’il, sedangkan di Muhammadiyah disebut Maijlis Tarjih.

Delvi Salwa Nakita, Amal Hayati, Zulpahmi Lubis|8



Tazkiya: Jurnal Pendidikan Islam p-ISSN: 2086-4191
Vol. 14, No. 1, Januari — Juli 2025 e-ISSN: 2807-3959

Keputusan yang dikeluarkan oleh kedua lembaga ini bersifat tidak mengikat, artinya
masyarakat tidak dipaksa untuk menjalankannya. Kedua organisasi merasa
berkewajiban memberikan panduan dan jawaban terhadap persoalan fighiyah yang
muncul, serta menjelaskan secara sistematis kepada publik, baik kepada anggota
masing-masing ormas maupun masyarakat luas, terkait pandangan dan praktik
keagamaan yang sedang menjadi perhatian.

Banyak tradisi yang masih dijalankan oleh masyarakat, khususnya di tingkat
kelurahan, salah satunya adalah tradisi pemberian uang japuik dalam pernikahan.
Tradisi semacam ini menjadi perhatian bagi Nahdlatul Ulama dan Muhammadiyah,
karena kedua ormas memiliki pandangan yang berbeda terkait pelaksanaannya.
Perbedaan ini muncul karena masing-masing lembaga menilai tradisi adat dari
perspektif figh dan kemampuan ekonomi masyarakat, sehingga menetapkan aturan
atau batasan yang dianggap sesuai dengan prinsip syar’i dan kondisi sosial yang ada.
Batas pemberian uang japuik menjadi salah satu isu yang cukup sensitif dalam
pelaksanaan tradisi pernikahan Minangkabau, terutama di daerah perantauan.
Penentuan batas ini sering memunculkan perdebatan antara pelestarian nilai adat dan
pertimbangan syariat Islam. Tokoh-tokoh dari Muhammadiyah dan Nahdlatul Ulama
(NU) memiliki pandangan yang berbeda dalam penekanan, meskipun pada prinsipnya
keduanya berangkat dari kerangka hukum Islam yang sama.

Pandangan Tokoh Muhammadiyah

Muhammadiyah menempatkan batas pemberian uang japuik dalam kerangka
‘urf (adat) yang diperbolehkan selama sesuai dengan syariat. Prinsip utama yang
diterapkan adalah membatasi nominal agar tidak menimbulkan kemudaratan dan
menjaga kesederhanaan dalam pernikahan. Menurut pandangan tokoh
Muhammadiyah, tradisi pemberian uang japuik oleh pihak perempuan kepada calon
suami dalam pernikahan adat Minangkabau, khususnya di wilayah Pariaman,
termasuk dalam wilayah muamalah, bukan ibadah. Hal ini sesuai dengan kaidah fikih
yang menyatakan:

£AR e B 0% s A susth s Jead)

Hukum asal segala sesuatu adalah boleh, selama tidak ada dalil yang

menunjukkan keharamannya.

Dalam perspektif Muhammadiyah, tradisi uang japuik dapat dikaji melalui ‘urf,
yakni kebiasaan masyarakat yang telah berlangsung turun-temurun dan diakui

sebagai salah satu sumber pertimbangan hukum selama tidak bertentangan dengan

Delvi Salwa Nakita, Amal Hayati, Zulpahmi Lubis|9



Tazkiya: Jurnal Pendidikan Islam p-ISSN: 2086-4191
Vol. 14, No. 1, Januari — Juli 2025 e-ISSN: 2807-3959

dalil syar’i. Uang japuik berfungsi sebagai simbol penghormatan dan penghargaan
pihak perempuan kepada calon mempelai laki-laki, bukan sebagai bentuk transaksi
jual beli. Namun, dalam praktiknya, besaran uang japuik sering kali dipengaruhi oleh
status sosial, tingkat pendidikan, pekerjaan, atau kedudukan calon mempelai pria.
Kondisi ini dapat menimbulkan kesenjangan sosial atau beban ekonomi jika
nominalnya terlalu tinggi.

“Menurut saya, tradisi uang japuik ini memang wajib ada batasan. Kalau tidak
dibatasi, justru bisa memberatkan salah satu pihak, terutama keluarga perempuan.
Batasannya dapat di-giyaskan melalui ‘urf, yaitu kebiasaan masyarakat yang sudah
berjalan lama, tapi tentu perlu disesuaikan dengan kondisi sekarang. Misalnya, kita
bisa melihat data statistik pendapatan masyarakat Indonesia, baik kelas menengah
maupun kelas atas, sebagai ukuran kewajaran. Dengan begitu, pemberian uang
japuik tetap menjadi simbol penghormatan dalam adat, tetapi nilainya proporsional,
tidak melampaui kemampuan, dan tetap selaras dengan prinsip syariat Islam.”

Hasil wawancara dengan Ustadz Kusnan menegaskan:“Batasan pemberian
uang japuik bisa digiyaskan melalui ‘urf atau kebiasaan masyarakat yang sudah
berlangsung secara turun-temurun. Yang penting, nominal uang japuik disesuaikan
dengan kemampuan ekonomi masing-masing pihak. Untuk menentukan batasnya,
sebaiknya melihat data statistik penghasilan orang-orang menengah dan kaya di
Indonesia. Dengan cara ini, pemberian uang japuik tetap menjadi simbol
penghormatan tanpa memberatkan salah satu pihak dan tetap sesuai syariat.”

Berdasarkan data Badan Pusat Statistik (BPS), seseorang dikategorikan “kaya”
apabila memiliki pengeluaran atau penghasilan bulanan minimal Rp 10 juta.
Sementara itu, menurut analisis ekonomi kelompok top 1%, penghasilan sekitar Rp
50 juta per bulan telah menempatkan seseorang pada kategori elit secara finansial.
Dengan menggunakan data ini sebagai acuan, penentuan batas maksimal uang
japuik dapat diarahkan agar selaras dengan kemampuan ekonomi masing-masing
pihak.

Dalam konteks keluarga dengan penghasilan di bawah Rp 10 juta per bulan,
uang japuik sebaiknya ditetapkan dengan nominal yang lebih rendah, misalnya pada
kisaran Rp 2-5 juta. Hal ini dimaksudkan agar tradisi tetap terlaksana tanpa
menimbulkan beban yang berlebihan bagi pihak perempuan. Sementara itu, untuk
keluarga dengan penghasilan pada kisaran Rp 10-20 juta per bulan, batas maksimal

uang japuik dapat ditetapkan pada angka Rp 10-20 juta. Sedangkan bagi keluarga

Delvi Salwa Nakita, Amal Hayati, Zulpahmi Lubis|10



Tazkiya: Jurnal Pendidikan Islam p-ISSN: 2086-4191
Vol. 14, No. 1, Januari — Juli 2025 e-ISSN: 2807-3959

dengan penghasilan Rp 50 juta per bulan atau lebih, penetapan nominal hingga Rp
50 juta masih dianggap wajar, karena tidak menimbulkan beban finansial serta tetap
menjaga nilai simbolis adat. Dengan demikian, penentuan besaran uang japuik harus
mempertimbangkan kemampuan ekonomi masing-masing pihak, sehingga tradisi ini
tidak kehilangan makna filosofisnya sebagai bentuk penghormatan, sekaligus selaras
dengan prinsip keadilan dalam syariat Islam.

Dengan demikian, penggunaan ‘urf yang sahih, dipadukan dengan data statistik
resmi tentang penghasilan yang dikategorikan kaya, menjadi landasan kuat bagi
Muhammadiyah untuk menetapkan batas maksimal uang japuik. Pendekatan ini tidak
hanya menjaga nilai filosofis adat sebagai simbol penghormatan, tetapi juga
memastikan adat berjalan sejalan dengan syariat, menghindari pemborosan,
mencegah kesulitan, dan menolak kemudaratan bagi pihak yang terlibat.
Pandangan Tokoh Nahdlatul Ulama

Nahdlatul Ulama mengakui dan mempertahankan tradisi adat selama tidak
menimbulkan kerugian dan tetap memperkuat hubungan sosial, sesuai dengan adat
dapat dijadikan pedoman. Tokoh NU, seperti KH. Ma’ruf Amin, menekankan bahwa
adat harus dipelihara sepanjang membawa maslahat, mempererat ukhuwah sosial,
dan tidak menimbulkan beban bagi pihak manapun. Dalam konteks pemberian uang
japuik di masyarakat Minangkabau, tradisi ini dipandang sebagai bentuk
penghormatan dan penghargaan pihak perempuan kepada calon suami, sekaligus
sebagai wujud pengakuan terhadap nilai-nilai sosial dan budaya yang diwariskan
secara turun-temurun. Pemberian uang japuik bukanlah kewajiban mutlak, melainkan
praktik adat yang dijalankan secara sukarela dan penuh kesepakatan antara kedua
keluarga. Menurut pandangan tokoh Nahdlatul Ulama, tradisi uang Japuik atau uang
jemput merupakan bagian dari budaya lokal yang diperbolehkan dalam Islam. Tradisi
ini termasuk dalam kategori: Uang Japuik dipandang sebagai bentuk penghargaan
dari pihak perempuan kepada pihak laki-laki sebagai calon menantu, dan termasuk
dalam ranah muamalah duniawiyah, bukan ibadah mahdhah. Karena tidak ada
larangan syar’i yang tegas, maka tradisi ini dianggap sah dan tidak bertentangan
dengan hukum Islam, terlebih karena telah menjadi bagian dari adat yang mengakar
kuat di masyarakat.

“Kalau soal uang japuik itu sebenarnya tidak ada dalam Al-Qur'an maupun
hadits, jadi jelas ini murni tradisi masyarakat Minangkabau. Tapi selama adat itu tidak

bertentangan dengan syariat, ya boleh saja dijalankan. Adat kan memang bisa jadi

Delvi Salwa Nakita, Amal Hayati, Zulpahmi Lubis|11



Tazkiya: Jurnal Pendidikan Islam p-ISSN: 2086-4191
Vol. 14, No. 1, Januari — Juli 2025 e-ISSN: 2807-3959

pelengkap dalam kehidupan bermasyarakat, asal jangan sampai melanggar agama.
Tentang besarannya, menurut saya tidak ada angka bakunya. Setiap orang kan
berbeda kemampuannya, ada yang mampu banyak, ada yang hanya sedikit. Jadi
tidak bisa dipatok harus sekian juta. Yang terpenting ada kesepakatan antara kedua
belah pihak, dilakukan dengan kerelaan, dan jangan sampai memberatkan. Kalau itu
yang dijaga, adat tetap berjalan, syariat juga aman, dan hubungan keluarga tidak
rusak hanya gara-gara masalah uang japuik Selain itu, dalam Islam juga dikenal
konsep kafa’ah atau kesetaraan, baik dari sisi agama, akhlak, maupun sosial-
ekonomi. Nah, prinsip kafa’ah ini bisa jadi pertimbangan dalam pemberian uang
japuik. Artinya, kalau keluarga pihak perempuan memberikan uang japuik, hendaknya
tetap melihat kesetaraan kemampuan ekonomi keluarga laki-laki. Jangan sampai
hanya karena adat, lalu ada pihak yang merasa direndahkan atau terbebani. Jadi uang
japuik itu cukup dijadikan simbol penghormatan, bukan ajang untuk menunjukkan
status sosial. Kalau ini yang dijaga, insyaAllah adat jalan, syariat juga terpelihara, dan
keluarga tetap rukun.”.”

Berdasarkan wawancara dengan Kiai Syaifuddin Zainuri, dapat dipahami bahwa
tradisi uang japuik memang tidak memiliki dasar normatif yang eksplisit dalam Al-
Qur’an maupun hadits. Namun, karena sudah menjadi bagian dari budaya masyarakat
Minangkabau, praktik ini dapat diterima selama tidak bertentangan dengan prinsip
syariat Islam. Penentuan besarannya tidak bisa diberlakukan secara seragam, sebab
kondisi ekonomi setiap keluarga berbeda-beda. Oleh karena itu, prinsip kerelaan
(taradin) dan kesepakatan bersama kedua belah pihak menjadi hal yang paling utama
agar tradisi ini tidak berubah menjadi beban.

Lebih jauh, beliau menekankan bahwa dalam Islam dikenal konsep kafa’ah atau
kesetaraan, baik dalam aspek agama, sosial, maupun ekonomi. Konsep ini dapat
dijadikan dasar dalam memandang praktik pemberian uang japuik. Artinya, jika ada
keluarga dengan kemampuan ekonomi sederhana, maka nominal uang japuik tidak
boleh dipaksakan melebihi batas kemampuan mereka. Sebaliknya, bagi keluarga
dengan tingkat ekonomi menengah ke atas, pemberian uang japuik dalam jumlah
lebih besar tetap dianggap wajar selama dilandasi dengan kerelaan dan tidak
bermaksud memperlihatkan status sosial. Dengan demikian, uang japuik diposisikan
sebagai simbol penghormatan dan pelestarian adat Minangkabau, bukan sebagai

sarana untuk mengukur kemewahan atau mempertegas perbedaan strata ekonomi.

Delvi Salwa Nakita, Amal Hayati, Zulpahmi Lubis|12



Tazkiya: Jurnal Pendidikan Islam p-ISSN: 2086-4191
Vol. 14, No. 1, Januari — Juli 2025 e-ISSN: 2807-3959

Dengan demikian, pandangan Nahdlatul Ulama menegaskan bahwa batasan
pemberian uang japuik tidak bersifat baku, melainkan disesuaikan dengan
kemampuan ekonomi, kesepakatan kedua pihak, dan prinsip kesetaraan sosial
(kafa’ah). Pendekatan ini memungkinkan tradisi uang japuik tetap menjadi simbol
penghormatan dan identitas budaya, sekaligus menjaga keberlanjutan adat yang
selaras dengan nilai-nilai sosial masyarakat Minangkabau.

Relevansi dengan Praktik Masyarakat Medan Denai

Pernikahan dalam Islam merupakan ibadah yang memiliki dimensi spiritual,
sosial, dan kultural. Oleh karena itu, Islam memberikan perhatian besar terhadap
kemudahan pelaksanaannya agar tujuan pernikahan dapat tercapai secara optimal.
Salah satu prinsip utama dalam ajaran Islam terkait pernikahan adalah anjuran untuk
menyederhanakan proses dan biaya pernikahan, sebagaimana ditegaskan dalam Al-
Qur’an dan hadis Nabi Muhammad saw. Prinsip ini menjadi landasan penting dalam
menilai praktik adat, termasuk tradisi pemberian uang japuik yang masih berkembang
di tengah masyarakat, khususnya di wilayah Medan Denai.

Al-Qur'an secara tegas memerintahkan umat Islam untuk mempermudah
pernikahan dan tidak menjadikannya sebagai beban yang memberatkan. Hal ini
sebagaimana firman Allah Swt. dalam Surat An-Nur ayat 32:

Ao gy 5 allnd o B 230 158 15555 o) T A5 e e Cpalially 2 (ALY 1A

Artinya: “Dan nikahkanlah orang-orang yang masih membujang di antara kamu,

dan juga orang-orang yang layak (menikah) dari hamba-hamba sahayamu yang

laki-laki dan perempuan. Jika mereka miskin, Allah akan memberi kemampuan
kepada mereka dengan karunia-Nya. Dan Allah Maha Luas (pemberian-Nya) lagi

Maha Mengetahui.” (QS. An-Nur: 32)

Ayat ini menunjukkan bahwa faktor ekonomi tidak boleh dijadikan alasan untuk
menunda atau menghalangi pernikahan. Sebaliknya, Allah menjanjikan kecukupan
bagi mereka yang menikah dengan niat yang baik. Oleh karena itu, segala bentuk
tuntutan adat yang berpotensi menghambat pernikahan perlu dikaji secara kritis agar
tidak bertentangan dengan prinsip dasar syariat. Prinsip kemudahan dalam
pernikahan juga ditegaskan dalam hadis Nabi Muhammad saw., di antaranya:

Hadis ini secara eksplisit menekankan bahwa keberkahan pernikahan tidak
terletak pada besarnya biaya atau pemberian, melainkan pada kesederhanaan dan
kemudahan. Dalam konteks ini, mahar dan pemberian lainnya dianjurkan bersifat

ringan dan sesuai kemampuan.

Delvi Salwa Nakita, Amal Hayati, Zulpahmi Lubis|13



Tazkiya: Jurnal Pendidikan Islam p-ISSN: 2086-4191
Vol. 14, No. 1, Januari — Juli 2025 e-ISSN: 2807-3959

Namun demikian, dalam realitas sosial masyarakat Medan Denai, praktik uang
japuik masih menjadi bagian dari adat yang dijalankan dalam prosesi pernikahan.
Uang japuik pada awalnya dimaknai sebagai bentuk penghormatan dan tanggung
jawab keluarga perempuan terhadap laki-laki yang akan menjadi bagian dari keluarga
besar mereka. Akan tetapi, seiring perkembangan zaman, praktik ini mengalami
pergeseran makna. Uang japuik tidak jarang berubah menjadi simbol gengsi dan
status sosial, sehingga nominalnya cenderung meningkat dan berpotensi
memberatkan.

Dalam menilai praktik uang japuik, organisasi Islam di Indonesia memiliki
pendekatan yang berbeda, khususnya Muhammadiyah dan Nahdlatul Ulama.
Muhammadiyah memandang bahwa praktik adat harus tunduk sepenuhnya pada
prinsip kemudahan dan kemaslahatan syariat. Oleh karena itu, Muhammadiyah
cenderung menegaskan perlunya batasan dalam pemberian uang japuik agar tidak
memberatkan dan tidak menggeser esensi pernikahan. Pandangan ini sejalan dengan
semangat tajdid (pembaruan) yang menjadi ciri khas Muhammadiyah, yaitu upaya
memurnikan praktik keagamaan dari unsur-unsur yang berpotensi menyimpang.

Dari perspektif Muhammadiyah, pembatasan uang japuik dimaksudkan sebagai
langkah preventif untuk menutup pintu kemudaratan (sadd al-dhard’i‘). Ketika uang
japuik tidak dibatasi, dikhawatirkan akan menimbulkan beban ekonomi, menunda
pernikahan, dan bertentangan dengan tujuan syariat. Oleh karena itu, Muhammadiyah
menilai bahwa adat yang menyulitkan harus direformasi agar sejalan dengan nilai
Islam.

Berbeda dengan Muhammadiyah, Nahdlatul Ulama mengambil pendekatan
yang lebih kontekstual dan kultural. NU memandang bahwa adat merupakan bagian
dari realitas sosial umat yang tidak dapat dihilangkan secara serta-merta. Selama adat
tersebut tidak bertentangan secara langsung dengan nash yang qgath‘i, maka adat
dapat dipertahankan dan diarahkan. Dalam konteks uang japuik, NU tidak
menetapkan batasan nominal tertentu, tetapi menekankan prinsip kerelaan,
musyawarah, dan kemampuan ekonomi.

Dengan demikian, berdasarkan keseluruhan analisis normatif, sosiologis, dan
komparatif, penulis memilih pandangan Nahdlatul Ulama sebagai pendekatan yang
paling relevan dalam menyikapi praktik uang japuik di masyarakat Medan Denai.
Pendekatan ini dinilai mampu menjaga keseimbangan antara adat dan syariat, serta

lebih realistis dalam menjawab realitas sosial masyarakat. Namun, pilihan ini tetap

Delvi Salwa Nakita, Amal Hayati, Zulpahmi Lubis|14



Tazkiya: Jurnal Pendidikan Islam p-ISSN: 2086-4191
Vol. 14, No. 1, Januari — Juli 2025 e-ISSN: 2807-3959

disertai dengan penekanan bahwa praktik uang japuik harus dikendalikan oleh nilai
kemaslahatan, agar tidak menghalangi tujuan utama pernikahan sebagai ibadah dan
sarana membangun keluarga sakinah.
KESIMPULAN
Tradisi uang japuik masih dilestarikan oleh masyarakat Minangkabau
perantauan di Kecamatan Medan Denai. Pelaksanaannya dilakukan melalui
musyawarah antara keluarga pihak perempuan dan pihak laki-laki, biasanya diwakili
oleh mamak atau tokoh adat. Nominal tidak ditetapkan secara baku, melainkan
disepakati bersama berdasarkan kemampuan ekonomi kedua belah pihak. Tradisi ini
lebih dipandang sebagai simbol penghormatan, tanda keseriusan membangun rumah
tangga, dan pelestarian adat, bukan sebagai bentuk jual beli calon suami. Batasan
nominal dipengaruhi oleh beberapa faktor yang saling terkait. Pertama, kemampuan
ekonomi keluarga, yang menentukan agar jumlah uang tidak menimbulkan beban bagi
kedua belah pihak. Kedua, kesepakatan musyawarah, di mana nominal ditentukan
bersama secara mufakat. Ketiga, tingkat pendidikan dan status sosial pihak laki-laki,
di mana semakin tinggi kedudukannya, biasanya nominal lebih besar. Keempat, adat
yang berlaku, yang mempertimbangkan kebiasaan masyarakat Minangkabau
perantauan agar tetap sesuai dengan nilai adat. Faktor-faktor ini secara bersama-
sama memengaruhi besaran nominal uang japuik dalam pernikahan. Dengan
demikian, dapat disimpulkan bahwa dalam konteks masyarakat Medan Denai, praktik
pemberian uang japuik tetap berjalan secara harmonis dan diterima oleh masyarakat,
dengan batasan praktis yang bersifat fleksibel sesuai kemampuan ekonomi dan
kesepakatan kedua pihak keluarga. Pendekatan Nahdlatul Ulama dianggap lebih
sesuai dengan realitas sosial dan budaya masyarakat, sekaligus tetap menjaga nilai-
nilai agama dan tradisi Minangkabau.
DAFTAR PUSTAKA
Abdullah, Taufik. Adat Dan Islam: Minangkabau Dalam Perspektif Sejarah. Jakarta:
LP3ES, 1971.
Al-Amir as-San’ani, Muhammad bin Ismail. Subul al-Salam: Syarah Bulughul Maram.
Jilid 3. Jakarta: Darus Sunnah Press, 2008.
Azzam, Abdul Aziz Muhammad, Dan Abdul Wahhab Sayyed Hawwas. Figh
Munakahat. Jakarta: AMZAH, 20009.
Al-Basry, Abi Hasan Ali Bin Muhammad Bin Habib Al-Mawardi. Al-Hawi Al-Kabir. Juz
IX. Beirut: Dar Al-Kutub Al-‘Alamiyyah, 1994.

Delvi Salwa Nakita, Amal Hayati, Zulpahmi Lubis|15



Tazkiya: Jurnal Pendidikan Islam p-ISSN: 2086-4191
Vol. 14, No. 1, Januari — Juli 2025 e-ISSN: 2807-3959

Bibid Suprapto. Nahdlatul Ulama (Eksistensi Peran Dan Prospeknya). Malang: LP. Al-
Ma'arif, 1987.

Al-Bukhari, Abu Abdullah Bin Al-Mughirah Bin Al-Bardizbah. Shahih Al-Bukhariy. Juz
VII.

Departemen Pendidikan Dan Kebudayaan. Kamus Besar Bahasa Indonesia. Cet. .
Jakarta: Balai Pustaka, 1995.

Direktori Pembinaan Badan Peradilan Agama Islam. Kompilasi Hukum Di Indonesia.
Jakarta: Departemen Agama RI, 2001.

Djamil, Fathurrahman. Metode ljtihad Majelis Tarjih Muhammadiyah. Jakarta: Logos
Publishing House, 1995.

Doi, Abdur Rahman |. Perkawinan Dalam Syariat Islam. Cet. |. Jakarta: PT Rineka
Cipta, 1992.

Fachruddin, AR. Mengenal Dan Menjadi Muhammadiyah. Malang: UMM Press, 2005.

Al-Ghozali, Abdul Rahman. Figh Munakahat. Cet. Ke-4, Ed. Ke-1. Jakarta: Kencana,
2010.

Hafsyah, Dkk. Kecamatan Medan Denai Dalam Angka 2024. Medan: BPS Kota
Medan, 2024.

Ibn Manzur. Lisan Al-‘Arab. Beirut: Dar Al-Sadr, 2002.

Ibnu Rusyd. Bidayah Al-Mujtahid Wa Nihayah Al-Muqtashid. Juz Il. Mesir: Musthafa
Babi Al-Halabi, Cet. Ke-4, 1395 H/1975.

Ida, Laode. Anatomi Konflik NU, Elit Islam, Dan Negara. Jakarta: Pustaka Sinar
Harapan, 1996.

Al-Jauzari, Abdurrahman. Fikih Empat Mazhab. Terj. Faisal Shaleh. Jakarta: Pustaka
Al-Kautsar, 2015.

Al-Jaziri, Abdurrahman. Al-Figh ‘Ala Al-Madzahib Al-Arba‘Ah. Juz IV. Beirut: Dar Al-
Kitab Al-‘limiyah, 1990.

Kalyubi, Al-Qalyubi, Dan ‘Umairah. Qalyubi Wa ‘Umairah. Jil. 1. Tahqgiq Taha ‘Abd Al-
Rauf. Kairo: Al-Maktabah Al-Tawfigiyyah, T.T.

Kamal Mukhtar. Asas-Asas Hukum Islam Tentang Perkawinan. Cet. Ke-3. Jakarta:
Bulan Bintang, 1993.

Kartono, Kartini. Pengantar Metodologi Riset Sosial. Cet. VII. Bandung: Mandar Maju,
1996.

Kementerian Agama Republik Indonesia. Al-Qur'an Dan Terjemahan. Surabaya:
Halim, 2003.

Delvi Salwa Nakita, Amal Hayati, Zulpahmi Lubis|16



Tazkiya: Jurnal Pendidikan Islam p-ISSN: 2086-4191
Vol. 14, No. 1, Januari — Juli 2025 e-ISSN: 2807-3959

Khuluk, Lathiful. Fajar Kebangunan Ulama: Biografi KH. Hasyim Asy’ari. Yogyakarta:
Lkis Printing Cemerlang.

Koentjaraningrat. Pengantar limu Antropologi. Jakarta: Rineka Cipta, 20009.

Lembaga Kerapatan Adat Alam Minangkabau (LKAAM). Tambo Minangkabau.
Padang: LKAAM, 1986.

Liyali, Ra’d Kamil Musthafa. Membina Rumah Tangga Yang Harmonis. Jakarta:
Pustaka Azzam, 2001.

Malako, Julius D. T. Nan Putiah. Mambangkik Batang Tarandam Dalam Upaya
Mewariskan Dan Melestarikan Adat Minangkabau Menghadapi Modernisasi
Kehidupan Bangsa. Jakarta: Citra Umbara, 2007.

Malibari Al-Fanani, Zainuddin Bin Abdul Aziz. Fath Al-Mu‘In. Semarang: Toha Putra,
T.T.

Maududi, Abul Alla. Kawin Dan Cerai Menurut Islam. Jakarta: Gema Insani Press,
1996.

Miles, M. B., dan A. M. Huberman. Analisis Data Kualitatif: Buku Sumber Tentang
Metode-Metode Baru. Jakarta: Ul Press, 1992.

Muhammadiyah. AD Dan ART Muhammadiyah, Hasil Muktamar Muhammadiyah Ke-
45. Malang: 2005.

Munawwir, Ahmad Warson. Kamus Al-Munawwir Arab-Indonesia Terlengkap.
Surabaya: Pustaka Progresif, 1997.

Muslim ibn al-Hajjaj. Sahih Muslim. Jilid 4. Beirut: Dar al-Ma'rifah, t.t.

Navis, Ali Akbar. Alam Terkembang Jadi Guru. Jakarta: Gramedia, 1984.

Penghulu, Yusuf Ahmad Datuak Rajo. Tambo Adat Minangkabau. Bukittinggi: Pustaka
Sako, 2003.

Qahthani, Said, Dan Nasir Bin Abdul Karim Al-‘Aql. Aqgidah Ahlul Sunnah Wal Jamaah
Dan Kewajiban Mengikutinya. Surabaya: Pustaka As-Sunnah, 2003.

Republik Indonesia. Undang-Undang Nomor 16 Tahun 2019 Tentang Perubahan Atas
Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 Tentang Perkawinan. Dapat Diakses Di:
Https://Peraturan.Bpk.Go.ld/Home/Details/122834/Uu-No-16-Tahun-2019

Rijanto, Yatim. Metodologi Penelitian Pendidikan. Surabaya: SIC, 2001.

Sabiq, Sayyid. Fikih Sunah. Jakarta: Ummul Qura, 2014.

As-Suyuti, Jalaluddin. Al-Asybah wa an-Naza’ir. Beirut: Dar al-Kutub al-'limiyyah,
1983.

Delvi Salwa Nakita, Amal Hayati, Zulpahmi Lubis|17


https://peraturan.bpk.go.id/Home/Details/122834/uu-no-16-tahun-2019

Tazkiya: Jurnal Pendidikan Islam p-ISSN: 2086-4191
Vol. 14, No. 1, Januari — Juli 2025 e-ISSN: 2807-3959

Al-Sijistaiy, Abu Sulaiman Ibn Al-Asy‘As. Sunan Abu Dawud. Juz Il. Beirut, Lebanon:
Darul Hadits, 1988.

Delvi Salwa Nakita, Amal Hayati, Zulpahmi Lubis|18



