
Tazkiya: Jurnal Pendidikan Islam   p-ISSN: 2086-4191 
Vol. 14, No. 1, Januari – Juli 2025   e-ISSN: 2807-3959 

Delvi Salwa Nakita, Amal Hayati, Zulpahmi Lubis|1 
 

Batas pemberian uang japuik dalam pernikahan adat Minangkabau 

menurut tokoh muhammadiyah dan nahdlatul ulama (Studi kasus pada 

masyarakat medan denai, kota Medan) 

 

Delvi Salwa Nakita, Amal Hayati, Zulpahmi Lubis 
1,2,3 Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Corespondensi: 

salwadelvi21@gmail.com  

 

Abstract  
This study examines the limits of uang japuik in Minangkabau marriage traditions from the perspectives 

of Muhammadiyah and Nahdlatul Ulama, focusing on a case study of the Medan Denai community, 

Medan City. The tradition of uang japuik in Minangkabau marriages, particularly among the Pariaman 

community, remains widely practiced to this day, including in Medan Denai District. Uang japuik is 

understood as a form of appreciation given by the bride’s family to the groom. However, in practice, this 

tradition often gives rise to problems, especially regarding the amount of uang japuik, which may impose 

a financial burden on one of the parties. This research is a field study employing a comparative 

normative-empirical approach. Data analysis was conducted using both deductive and inductive 

methods by examining the views of Islamic scholars and religious organizations and contextualizing 

them with social practices, as well as by analyzing empirical phenomena in the field in relation to 

normative foundations. Data were collected through interviews with religious leaders, customary 

leaders, and members of the Minangkabau community in Medan Denai.The findings indicate that 

Muhammadiyah emphasizes the importance of reasonable limits in the provision of uang japuik to avoid 

burdening the bride’s family and to ensure compliance with Islamic legal principles. In contrast, 

Nahdlatul Ulama adopts a more flexible stance, viewing uang japuik as part of ‘urf (local custom) that 

is permissible as long as it is based on mutual deliberation and agreement, without stipulating a fixed 

nominal limit. 

Keywords: Uang Japuik, Medan Denai, Muhammadiyah, Nahdlatul Ulama, Minangkabau Marriage. 

 
Abstrak 

Penelitian ini berjudul Batas Pemberian Uang Japuik dalam Pernikahan Minangkabau Perspektif 

Muhammadiyah dan Nahdlatul Ulama (Studi Kasus pada Masyarakat Medan Denai, Kota Medan). 

Tradisi uang japuik dalam pernikahan Minangkabau, khususnya masyarakat Pariaman, merupakan 

kebiasaan adat yang masih berlangsung hingga saat ini, termasuk di Kecamatan Medan Denai, Kota 

Medan. Uang japuik dipahami sebagai bentuk penghargaan dari pihak perempuan kepada pihak laki-

laki. Namun, dalam praktiknya, tradisi ini kerap menimbulkan persoalan, terutama terkait besaran uang 

japuik yang dinilai dapat memberatkan salah satu pihak. Penelitian ini merupakan penelitian lapangan 

dengan pendekatan normatif-empiris yang bersifat komparatif. Analisis data dilakukan menggunakan 

metode deduktif dan induktif, yaitu mengkaji pandangan ulama dan organisasi keagamaan untuk 

kemudian dikontekstualisasikan dengan praktik masyarakat, serta mengangkat fenomena empiris di 

lapangan untuk dibandingkan dengan landasan normatif. Data diperoleh melalui wawancara dengan 

tokoh agama, tokoh adat, serta masyarakat Minangkabau di Medan Denai. Hasil penelitian 

menunjukkan bahwa Muhammadiyah menekankan adanya batas kewajaran dalam pemberian uang 

japuik agar tidak memberatkan pihak perempuan serta tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip 

syariat Islam. Sementara itu, Nahdlatul Ulama memandang uang japuik sebagai bagian dari ‘urf 

(kebiasaan masyarakat) yang diperbolehkan selama dilaksanakan melalui musyawarah dan 

kesepakatan bersama, tanpa menetapkan batas nominal tertentu. 

Kata Kunci: Uang Japuik, Medan Denai, Muhammadiyah, Nahdlatul Ulama, Pernikahan Minangkabau. 

 

 

 

 

 

 

 

mailto:salwadelvi21@gmail.com


Tazkiya: Jurnal Pendidikan Islam   p-ISSN: 2086-4191 
Vol. 14, No. 1, Januari – Juli 2025   e-ISSN: 2807-3959 

Delvi Salwa Nakita, Amal Hayati, Zulpahmi Lubis|2 
 

PENDAHULUAN  

Pernikahan dalam Islam adalah ikatan lahir batin, antara seorang perempuan 

dan laki-laki melalui akad yang bertujuan untuk kebolehan Jima’, dengan lafaz Inkah 

(menikahkan), atau lafaz Tazwij (mengawinkan), ataupun dari terjemahan keduanya. 

Pernikahan bukan hanya dibangun untuk kepuasan sesaat namun untuk menggapai 

ridho Allah SWT, yang didalamnya dipenuhi dengan Sakinah, Mawaddah, Warahmah. 

Untuk mencapai itu semua harus melalui hubungan yang senantiasa dijaga dengan 

komitmen dan tanggung jawab sehingga keharmonisan dalam rumah tangga bukan 

hanya didunia tapi juga sebagai ladang pahala menuju kehidupan yang kekal 

nantinya. Sebagaimana yang termaktub dalam Q.S Ar-Rum ayat 21. 

ن   لكَُم   خَلقََ  انَ   اٰيٰتِه  وَمِن   وَاجًا انَ فسُِكُم   م ِ ا ازَ  كُنوُ ْٓ وَدَّةً  بيَ نكَُم   وَجَعلََ  الِيَ هَا  ل ِتسَ  مَةً   مَّ رَح  يٰت   ذٰلِكَ  فِي    اِنَّ  ۗوَّ م   لََٰ ل ِقوَ   

نَ    يَّتفَكََّرُو 

Artinya: "Dan di antara tanda-tanda (kebesaran)-Nya ialah Dia menciptakan 

pasangan-pasangan untukmu dari jenismu sendiri, agar kamu cenderung dan 

merasa tenteram kepadanya, dan Dia menjadikan di antaramu rasa kasih dan 

sayang. Sungguh, pada yang demikian itu benar-benar terdapat tanda-tanda 

(kebesaran Allah) bagi kaum yang berpikir."(Q.S. Ar-Rum:[30]:21)  

Dalam kitab Tafsir Ath-Thabari, menurut Imam Abu Ja’far Ibn Jarir Ath-Thabari 

beliau menjelaskan tentang ayat ini, bahwa menyingkap salah satu tanda kebesaran 

Allah SWT itu adalah dengan menciptakan manusia berpasangan laki-laki dan 

perempuan dan disatukannya mereka dalam ikatan pernikahaan. Hal ini menunjukkan 

betapa indahnya tentang cinta dan kasih sayangnya Allah SWT pada hamba-Nya. 

Allah SWT menciptakan pasangan dari jenis yang sama agar menemukan 

ketenangan dalam diri pasangannya. Hal ini menunjukan kasih sayang Allah SWT 

agar manusia terhindar dari kesepian dan memiliki tempat umtuk berbagi suka dan 

duka. Dalam ayat ini Sakinah dimaknai ketenangan dan kedamaian dalam rumah 

tangga. Mawaddah dimaknai sebagai rasa cinta dan kasih sayang yang tumbuh 

antara suami dan istri yang tidak hanya ada diawal pernikahan saja melainkan sampai 

akhir hayat mereka. Warahmah dimaknai sebagai kasih sayang yang mendorong 

pasangan untuk saling membantu, memaafkan dan bersabar. 

Ayat ini memberikan penjelasaan bahwa Allah SWT menciptakan manusia  

berpasangan merupakan salah satu dari tanda kebesaran Allah SWT. Allah SWT 

menciptakan pasangan dari jenis yang sama agar dapat hidup berdampingan dan 



Tazkiya: Jurnal Pendidikan Islam   p-ISSN: 2086-4191 
Vol. 14, No. 1, Januari – Juli 2025   e-ISSN: 2807-3959 

Delvi Salwa Nakita, Amal Hayati, Zulpahmi Lubis|3 
 

memperoleh ketenangan jiwa, ketenangan yang bukan hanya bersifat fisik, namun 

juga berhubungan dengan ketenangan batin dan spiritual. Selain itu Allah SWT juga 

menanamkan dua hal yang tak kalah penting dalam sebuah hubungan antara 

sepasang suami istri, yaitu cinta yang berlandaskan untuk memberi dan kasih sayang 

yang diwujudkan dalam bentuk empati dan pengorbanaan. Yang semuanya menjadi 

pondasi dasar agar terbentuk keluarga yang harmonis baik didunia maupun diakhirat. 

Di Indonesia, persoalan mengenai pernikahaan telah diatur dalam Undang-

undang Nomor 16 tahun 2019 tentang perubahan atas Undang-undang nomor 1 

Tahun 1974 tentang perkawinan. Yang menyatakan bahwa “ Perkawinan adalah 

ikatan lahir batin antara seorang pria dengan seorang wanita sebagai suami istri 

dengan tujuan membentuk keluarga yang bahagia kekal berdasarkan Ketuhanan 

Yang Maha Esa”. Hal ini memberi gambaran bahwa negara melihat pernikahan bukan 

hanya sebagai ikatan hukum semata, namun juga sebagai perwujudan dari nilai-nilai 

keagamaan dan moral yang luhur. Oleh karena itu, segala sesuatu yang berkaitan 

dengan proses, syarat, sampai hak dan kewajiban dalam pernikahan memiliki 

landasan hukum yang jelas dan mengikat. 

Secara umum negara Indonesia menganut sistem kekerabatan patrilineal, yang 

mana garis keturunan diambil dari pihak laki laki. Namun demikian, terdapat juga 

wilayah-wilayah tertentu yang menganut sistem kekerabatan matrilineal, seperti 

daerah minang di provinsi Sumatera Barat. Yang mana masyarakatnya masih 

memegang teguh tradisi dan adat minangkabau yang berlandaskan sistem matrilineal, 

seperti masalah adab, proses pernikahan maupun masalah warisan. 

Pernikahan dalam budaya minangkabau, seringkali melibatkan tradisi yang 

khas, salah satu tradisi yang berkembang dalam masalah pernikahan ini adalah tradisi 

uang Japuik atau yang biasa dikenal dengan sebutan uang jemputan. Uang Japuik 

adalah sejumlah uang atau harta benda yang diberikan oleh pihak perempuan kepada 

pihak laki-laki dalam rangkaian adat pernikahan Minangkabau, sebagai bentuk 

penghormatan dan tanggung jawab atas masuknya seorang laki-laki ke dalam suku 

dan keluarga perempuan. Karena masyarakat Minangkabau menganut sistem 

kekerabatan matrilineal, maka laki-laki yang menikah akan masuk ke dalam keluarga 

istrinya. Maka dari itu, pihak perempuan menjemput secara adat laki-laki itu ke dalam 

rumah tangganya dan proses menjemput ini disimbolkan lewat uang Japuik. 

sebagai bagian dari proses tersebut, dilakukanlah tahap maresek, yaitu 

pertemuan formal antara kedua belah pihak keluarga, khususnya para ninik mamak 



Tazkiya: Jurnal Pendidikan Islam   p-ISSN: 2086-4191 
Vol. 14, No. 1, Januari – Juli 2025   e-ISSN: 2807-3959 

Delvi Salwa Nakita, Amal Hayati, Zulpahmi Lubis|4 
 

(pemangku adat). Dalam maresek, dibahas berbagai hal penting terkait pernikahan, 

seperti waktu pelaksanaan, susunan acara adat, hingga besaran uang japuik yang 

akan disepakati. Tahap ini menjadi ruang musyawarah untuk menentukan hak dan 

kewajiban masing-masing pihak. Dengan demikian, maresek tidak hanya berfungsi 

sebagai forum perundingan teknis, tetapi juga sebagai sarana mempererat hubungan 

sosial dan emosional antara kedua keluarga yang akan dipersatukan. Pandangan ini 

diperkuat oleh Muhammad Hatta, tokoh Nahdlatul Ulama Kota Medan yang dalam 

wawancara menyatakan: 

• “Uang japuik itu bagian dari tradisi, dan menurut fikih tidak ada yang melarang. 

Besar kecilnya tidak jadi soal. Kalau sudah menjadi bagian dari adat dan tidak 

bertentangan dengan syariat, maka sah-sah saja. Bahkan standarnya pun tidak 

masalah.” 

• Dengan demikian, Nahdlatul Ulama tidak menetapkan batas nominal tertentu 

dalam pemberian uang japuik. Tradisi ini tetap diperbolehkan dalam Islam, selama 

tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip umum syariah, seperti keadilan, 

kemanfaatan, dan penghargaan terhadap nilai-nilai budaya lokal. 

Tradisi pemberian uang Japuik dalam masyarakat Minangkabau seringkali 

menjadi topik pembicaraan, terutama ketika dilihat dari segi hukum Islam dan hukum 

negara. Dalam praktik dilapangan sering kali menyebabkan beban finansial kepada 

pihak perempuan, yang dalam banyak kasus terasa memberatkan dan tidak jarang 

dikerjakan hanya karena tekanan sosial ataupun tuntutan adat, bukan karena 

kerelaan. Meskipun sering di kaitkan dengan kisah siti khadijah yang membantu 

Rasulullah SAW dalam proses pernikahan, kenyataan dilapangan tradisi uang Japuik 

saat ini sering kali kehilangan nilai keikhlasan didalamya. Alih-alih menjadi simbol 

kehormatan bagi pihak laki-laki, namun kenyatanya justru cenderung dipaksakan dan 

membebani, sehingga hal ini perlu dikaji ulang agar tidak bertentangan dengan nilai-

nilai keadilan dan kesetaraan yang diajarkan dalam Islam.  

METODE PENELITIAN  

Dalam melakukan studi penelitian ini penulis menggunakaan langkah-langkah 

penelitian yang dapat menjadikan penelitian lebih sistematis, akurat, dan mempunyai 

analisis yang baik terhadap skripsi ini, Berdasarkan disiplin ilmunya, penelitian ini 

termasuk dalam jenis penelitian empiris (sosiologis). Penelitian empiris adalah 

penelitian yang menitikberatkan pada perilaku masyarakat dan kenyataan yang terjadi 



Tazkiya: Jurnal Pendidikan Islam   p-ISSN: 2086-4191 
Vol. 14, No. 1, Januari – Juli 2025   e-ISSN: 2807-3959 

Delvi Salwa Nakita, Amal Hayati, Zulpahmi Lubis|5 
 

di lapangan. Dalam penelitian ini, pendekatan empiris digunakan untuk mengetahui 

dan menganalisis praktik pemberian uang japuik dalam perkawinan adat 

Minangkabau, termasuk batas pemberiannya serta pandangan masyarakat terhadap 

pelaksanaan adat tersebut. Penelitian ini berfokus pada data yang diperoleh langsung 

dari masyarakat melalui penelitian lapangan, sehingga mampu menggambarkan 

kesesuaian antara ketentuan adat yang berlaku dengan praktik uang japuik dalam 

kehidupan masyarakat. Sedangkan jika dilihat dari lokasi penelitian, maka penelitian 

ini termasuk ke dalam kategori penelitian lapangan (field research), yakni penelitian 

yang dilakukan dilapangan dengan melihat gejala-gejala sosial atau fakta-fakta sosial 

di masyarakat yang berkaitan dengan suatu teori yang berhubungan dengan gejala 

atau fakta tersebut. 

Penelitian ini bersifat deskriptif analitis, yakni penelitian secara objektif yang 

memaparkan, menjelaskan dan juga mengklasifikasikan data yang dikumpulkan serta 

diperiksa yang selanjutnya dianalisis. Digunakannya deskriptif guna untuk 

memberikan gambaran yang mendalam terkait fenomena sosial yang terjadi. Penulis 

menggunakan pendekatan penelitian sosiologis, yang mana penelitian ini berusaha 

mendeskripsikan dan menginterpretasikan sesuatu, misalnya kondisi atau hubungan 

yang ada, pendapat yang berkembang, proses yang sedang berlangsung, akibat atau 

efek yang terjadi, atau tentang kecenderungan yang tengah berlangsung. Fenomena 

disajikan secara apa adanya dan hasil penelitiannya diuraikan secara jelas dan 

gamblang tanpa manipulasi. Pendekatan studi kasus digunakan untuk memusatkan 

perhatian pada satu fenomena sosial secara mendalam, yaitu praktik pemberian uang 

japuik oleh masyarakat Minangkabau di perantauan, guna mengetahui sejauh mana 

norma agama dan adat berinteraksi serta mempengaruhi upaya standarisasi dalam 

praktik tersebut. Data primer dalam penelitian ini akan diperoleh melalui wawancara 

mendalam dengan pihak-pihak yang berwenang dan memiliki pemahaman terkait 

tradisi uang Japuik. Narasumber yang akan diwawancarai meliputi tokoh 

Muhammadiyah dan Nahdlatul Ulama di kota Medan, serta tokoh adat dan 

masyarakat yang terlibat langsung dalam praktik tradisi ini. Wawancara dilakukan 

untuk menggali pandangan mereka mengenai pelaksanaan tradisi uang japuik dalam 

perspektif hukum Islam, serta dinamika sosial yang menyertainya di lingkungan 

masyarakat setempat. 

 

 



Tazkiya: Jurnal Pendidikan Islam   p-ISSN: 2086-4191 
Vol. 14, No. 1, Januari – Juli 2025   e-ISSN: 2807-3959 

Delvi Salwa Nakita, Amal Hayati, Zulpahmi Lubis|6 
 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Pandangan Muhammadiyah dan Nahdlatul Ulama terhadap Adat 

Dalam konteks budaya Indonesia yang beragam, adat istiadat memiliki posisi 

penting sebagai bagian dari identitas sosial. Namun, dalam perspektif keagamaan, 

adat tidak berdiri sendiri; ia harus ditempatkan dalam kerangka ajaran Islam. 

Muhammadiyah dan Nahdlatul Ulama (NU), sebagai dua organisasi Islam terbesar di 

Indonesia, memiliki pandangan yang sama-sama mengakui eksistensi adat, tetapi 

dengan pendekatan dan penekanan yang berbeda. 

Pandangan Muhammadiyah terhadap Adat 

Muhammadiyah secara prinsip mengakui keberadaan adat, tetapi menempatkan 

syariat Islam sebagai standar utama dalam menilai dan menetapkannya. 

Muhammadiyah menekankan purifikasi ajaran Islam sehingga adat yang dinilai 

mengandung unsur syirik, bid’ah, atau khurafat harus dihapus atau disesuaikan Dalam 

khazanah hukum Islam, ‘urf menempati posisi yang sangat penting sebagai salah satu 

instrumen dalam proses istinbat (penggalian hukum), terutama dalam ranah 

muamalah yang berkaitan erat dengan kehidupan sosial masyarakat. Secara bahasa, 

kata ‘urf memiliki arti adat, kebiasaan, atau sesuatu yang dikenal luas, dan berasal 

dari akar kata yang sama dengan ‘arafa (mengetahui) serta ma‘ruf (segala sesuatu 

yang dianggap baik, benar, dan sesuai dengan akal sehat). Hal ini menunjukkan 

bahwa konsep ‘urf sejak awal tidak hanya dipahami sebagai praktik yang berulang, 

tetapi juga sebagai tradisi yang memperoleh legitimasi sosial karena diterima oleh akal 

budi dan sesuai dengan fitrah manusia. 

Wakil Ketua Majelis Tarjih dan Tajdid Pimpinan Pusat Muhammadiyah, Fattah 

Santoso, dalam salah satu Pengajian Tarjih (05/02), menegaskan bahwa kebiasaan 

yang berkembang di tengah masyarakat dapat dijadikan pertimbangan hukum selama 

memenuhi syarat-syarat tertentu. Pandangan ini sekaligus menegaskan bahwa Islam 

bukanlah agama yang memutus hubungan dengan tradisi, melainkan agama yang 

memberi ruang bagi kearifan lokal sepanjang tidak bertentangan dengan nilai-nilai 

pokok syariat.  

Sejalan dengan pandangan tersebut, hasil wawancara penulis dengan salah 

seorang tokoh Muhammadiyah di Pariaman, Drs. H. Abdul Malik, M.Ag (Ketua Majelis 

Tarjih PDM), juga memberikan penekanan yang serupa. Menurutnya, tradisi yang 

berkembang di tengah masyarakat termasuk ke dalam ranah muamalah, bukan 

ibadah. Dalam ibadah, seorang muslim wajib berpegang sepenuhnya pada nash 



Tazkiya: Jurnal Pendidikan Islam   p-ISSN: 2086-4191 
Vol. 14, No. 1, Januari – Juli 2025   e-ISSN: 2807-3959 

Delvi Salwa Nakita, Amal Hayati, Zulpahmi Lubis|7 
 

tanpa boleh ditambah atau dikurangi. Namun, dalam urusan muamalah, Islam 

memberikan kelonggaran selama tidak ada dalil yang jelas melarangnya. Beliau 

kemudian menegaskan kaidah fiqh sebagai pijakan utama dalam memandang adat, 

yaitu: 

التحريم  على  دليل يدل  لم ما الإباحة الأشياء  في الأصل  

Hukum asal segala sesuatu adalah boleh, selama tidak ada dalil yang 

menunjukkan keharamannya. 

Dengan berlandaskan kaidah tersebut, adat atau tradisi yang tumbuh di 

masyarakat pada dasarnya diperbolehkan, sepanjang tidak bertentangan dengan 

syariat, tidak menimbulkan kemudaratan, serta tidak mengandung unsur syirik, bid‘ah, 

atau khurafat. Tradisi yang mendukung kemaslahatan, menjaga keadilan, serta 

selaras dengan ajaran Islam dapat diterima dan dilestarikan. Sebaliknya, tradisi yang 

bertentangan dengan prinsip-prinsip dasar syariat harus ditinggalkan. 

Pandangan Nahdlatul Ulama terhadap Adat 

Dalam pandangan fiqh, tradisi (‘urf atau ‘adah) yang berkembang di tengah 

masyarakat memiliki kedudukan penting sebagai salah satu pertimbangan hukum. 

Tradisi tersebut dapat dikategorikan ke dalam konsep. 

Adat bisa dijadikan hukum. 

Konsep al-‘adah al-muhakkamah menunjukkan bahwa Islam memberikan ruang 

yang luas bagi tradisi masyarakat. Selama sebuah adat tidak ada dalil syar’i yang 

secara tegas melarangnya, maka adat tersebut dapat diterima dan dipraktikkan. 

Syarat utamanya ialah adat itu tidak mengandung hal-hal yang diharamkan, tidak 

menimbulkan mudarat, dan selaras dengan nilai keadilan. Para ulama fikih 

menegaskan bahwa adat dianggap muhakkamah (ditetapkan sebagai hukum) jika 

memenuhi beberapa kriteria pokok, antara lain: 

• Dipraktikkan secara umum dan konsisten di tengah masyarakat. 

• Tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip syariat. 

• Memberikan kemaslahatan serta tidak menimbulkan kemudaratan. 

Nahdlatul Ulama memandang bahwa adat yang sudah mengakar kuat dalam 

kehidupan masyarakat, meskipun tidak disebutkan secara eksplisit dalam Al-Qur’an 

dan hadits, tetap dapat dijalankan. Hal ini karena tidak adanya dalil yang melarang, 

serta adat tersebut sering kali menjadi sarana menjaga keharmonisan, memperkuat 

ikatan sosial, dan melestarikan identitas budaya. 



Tazkiya: Jurnal Pendidikan Islam   p-ISSN: 2086-4191 
Vol. 14, No. 1, Januari – Juli 2025   e-ISSN: 2807-3959 

Delvi Salwa Nakita, Amal Hayati, Zulpahmi Lubis|8 
 

Untuk memperjelas hal ini, penulis melakukan wawancara dengan salah seorang 

tokoh NU di Medan Beliaumenjelaskan: 

"Kalau kita melihat dari kacamata fiqh, tradisi yang berlaku di masyarakat itu 

boleh dijalankan selama tidak ada dalil yang melarang. NU memandang adat 

seperti ini sah-sah saja, apalagi sudah menjadi bagian dari budaya masyarakat. 

Namun perlu diingat bahwa adat harus tetap selaras dengan prinsip syariat, 

jangan sampai menimbulkan beban yang memberatkan atau merugikan salah 

satu pihak. Dalam fiqh ada konsep al-‘adah al-muhakkamah, yaitu adat yang 

bisa dijadikan dasar hukum. Karena itu, suatu tradisi boleh dilaksanakan selama 

tidak menimbulkan kemudaratan, tidak ada unsur riba, tidak ada penipuan, dan 

tidak bertentangan dengan syariat Islam. Yang paling penting adalah adat ini 

dijalankan dengan niat baik, untuk mempererat silaturahim dan menjaga 

kehormatan." 

Analisis Perbandingan Pandangan Tokoh Muhammadiyah dan Nahdlatul Ulama 

terhadap Batas Pemberian Uang Japuik 

Perbedaan pendapat dalam masalah fikih bukanlah fenomena baru, melainkan 

sudah muncul sejak wafatnya Rasulullah Saw. Seiring dengan perjalanan sejarah 

Islam, perbedaan pendapat ini terus berkembang mengikuti dinamika kehidupan dan 

munculnya persoalan-persoalan baru yang tidak secara langsung dibahas pada masa 

Rasulullah Saw. Kondisi ini kemudian melahirkan berbagai madzhab, yang masing-

masing memiliki metode ijtihad dan dasar hukum sendiri dalam menafsirkan teks-teks 

syar’i. Perbedaan dasar hukum ini kadang menimbulkan perselisihan di antara 

madzhab-madzhab, karena masing-masing memiliki argumen dan landasan yang 

kuat, sehingga kesepakatan mutlak sulit dicapai. Namun, perbedaan pendapat ini juga 

menjadi bukti kekayaan khazanah intelektual Islam, yang memungkinkan fleksibilitas 

dalam menyelesaikan berbagai persoalan sosial dan hukum, termasuk penerapan 

adat dan tradisi masyarakat, seperti praktik pemberian uang japuik dalam konteks 

pernikahan, yang harus diselaraskan dengan prinsip-prinsip syar’i tanpa menimbulkan 

beban berlebihan bagi pihak-pihak yang terlibat. 

Nahdlatul Ulama dan Muhammadiyah merupakan organisasi masyarakat yang 

memiliki peran penting dalam mengeluarkan fatwa-fatwa terkait hukum Islam (fiqh), 

yang dalam praktiknya diikuti oleh sebagian masyarakat di tingkat kecamatan maupun 

kota. Dalam struktur Nahdlatul Ulama, lembaga yang berwenang mengeluarkan fatwa 

disebut Bahtsul Masa’il, sedangkan di Muhammadiyah disebut Majlis Tarjih. 



Tazkiya: Jurnal Pendidikan Islam   p-ISSN: 2086-4191 
Vol. 14, No. 1, Januari – Juli 2025   e-ISSN: 2807-3959 

Delvi Salwa Nakita, Amal Hayati, Zulpahmi Lubis|9 
 

Keputusan yang dikeluarkan oleh kedua lembaga ini bersifat tidak mengikat, artinya 

masyarakat tidak dipaksa untuk menjalankannya. Kedua organisasi merasa 

berkewajiban memberikan panduan dan jawaban terhadap persoalan fiqhiyah yang 

muncul, serta menjelaskan secara sistematis kepada publik, baik kepada anggota 

masing-masing ormas maupun masyarakat luas, terkait pandangan dan praktik 

keagamaan yang sedang menjadi perhatian. 

Banyak tradisi yang masih dijalankan oleh masyarakat, khususnya di tingkat 

kelurahan, salah satunya adalah tradisi pemberian uang japuik dalam pernikahan. 

Tradisi semacam ini menjadi perhatian bagi Nahdlatul Ulama dan Muhammadiyah, 

karena kedua ormas memiliki pandangan yang berbeda terkait pelaksanaannya. 

Perbedaan ini muncul karena masing-masing lembaga menilai tradisi adat dari 

perspektif fiqh dan kemampuan ekonomi masyarakat, sehingga menetapkan aturan 

atau batasan yang dianggap sesuai dengan prinsip syar’i dan kondisi sosial yang ada. 

Batas pemberian uang japuik menjadi salah satu isu yang cukup sensitif dalam 

pelaksanaan tradisi pernikahan Minangkabau, terutama di daerah perantauan. 

Penentuan batas ini sering memunculkan perdebatan antara pelestarian nilai adat dan 

pertimbangan syariat Islam. Tokoh-tokoh dari Muhammadiyah dan Nahdlatul Ulama 

(NU) memiliki pandangan yang berbeda dalam penekanan, meskipun pada prinsipnya 

keduanya berangkat dari kerangka hukum Islam yang sama. 

Pandangan Tokoh Muhammadiyah 

Muhammadiyah menempatkan batas pemberian uang japuik dalam kerangka 

‘urf (adat) yang diperbolehkan selama sesuai dengan syariat. Prinsip utama yang 

diterapkan adalah membatasi nominal agar tidak menimbulkan kemudaratan dan 

menjaga kesederhanaan dalam pernikahan. Menurut pandangan tokoh 

Muhammadiyah, tradisi pemberian uang japuik oleh pihak perempuan kepada calon 

suami dalam pernikahan adat Minangkabau, khususnya di wilayah Pariaman, 

termasuk dalam wilayah muamalah, bukan ibadah. Hal ini sesuai dengan kaidah fikih 

yang menyatakan: 

لُ  َص  يَاءِ   فِي الَ  شَ  بَاحَةُ  الأ  ِ رِي مُ  عَلىَ الدَّلِي لُ  يَدُل   حَتَّى الإ  التَّح    

Hukum asal segala sesuatu adalah boleh, selama tidak ada dalil yang 

menunjukkan keharamannya.  

Dalam perspektif Muhammadiyah, tradisi uang japuik dapat dikaji melalui ‘urf, 

yakni kebiasaan masyarakat yang telah berlangsung turun-temurun dan diakui 

sebagai salah satu sumber pertimbangan hukum selama tidak bertentangan dengan 



Tazkiya: Jurnal Pendidikan Islam   p-ISSN: 2086-4191 
Vol. 14, No. 1, Januari – Juli 2025   e-ISSN: 2807-3959 

Delvi Salwa Nakita, Amal Hayati, Zulpahmi Lubis|10 
 

dalil syar’i. Uang japuik berfungsi sebagai simbol penghormatan dan penghargaan 

pihak perempuan kepada calon mempelai laki-laki, bukan sebagai bentuk transaksi 

jual beli. Namun, dalam praktiknya, besaran uang japuik sering kali dipengaruhi oleh 

status sosial, tingkat pendidikan, pekerjaan, atau kedudukan calon mempelai pria. 

Kondisi ini dapat menimbulkan kesenjangan sosial atau beban ekonomi jika 

nominalnya terlalu tinggi. 

“Menurut saya, tradisi uang japuik ini memang wajib ada batasan. Kalau tidak 

dibatasi, justru bisa memberatkan salah satu pihak, terutama keluarga perempuan. 

Batasannya dapat di-qiyaskan melalui ‘urf, yaitu kebiasaan masyarakat yang sudah 

berjalan lama, tapi tentu perlu disesuaikan dengan kondisi sekarang. Misalnya, kita 

bisa melihat data statistik pendapatan masyarakat Indonesia, baik kelas menengah 

maupun kelas atas, sebagai ukuran kewajaran. Dengan begitu, pemberian uang 

japuik tetap menjadi simbol penghormatan dalam adat, tetapi nilainya proporsional, 

tidak melampaui kemampuan, dan tetap selaras dengan prinsip syariat Islam.” 

Hasil wawancara dengan Ustadz Kusnan menegaskan:“Batasan pemberian 

uang japuik bisa diqiyaskan melalui ‘urf atau kebiasaan masyarakat yang sudah 

berlangsung secara turun-temurun. Yang penting, nominal uang japuik disesuaikan 

dengan kemampuan ekonomi masing-masing pihak. Untuk menentukan batasnya, 

sebaiknya melihat data statistik penghasilan orang-orang menengah dan kaya di 

Indonesia. Dengan cara ini, pemberian uang japuik tetap menjadi simbol 

penghormatan tanpa memberatkan salah satu pihak dan tetap sesuai syariat.” 

Berdasarkan data Badan Pusat Statistik (BPS), seseorang dikategorikan “kaya” 

apabila memiliki pengeluaran atau penghasilan bulanan minimal Rp 10 juta. 

Sementara itu, menurut analisis ekonomi kelompok top 1%, penghasilan sekitar Rp 

50 juta per bulan telah menempatkan seseorang pada kategori elit secara finansial. 

Dengan menggunakan data ini sebagai acuan, penentuan batas maksimal uang 

japuik dapat diarahkan agar selaras dengan kemampuan ekonomi masing-masing 

pihak.  

Dalam konteks keluarga dengan penghasilan di bawah Rp 10 juta per bulan, 

uang japuik sebaiknya ditetapkan dengan nominal yang lebih rendah, misalnya pada 

kisaran Rp 2–5 juta. Hal ini dimaksudkan agar tradisi tetap terlaksana tanpa 

menimbulkan beban yang berlebihan bagi pihak perempuan. Sementara itu, untuk 

keluarga dengan penghasilan pada kisaran Rp 10–20 juta per bulan, batas maksimal 

uang japuik dapat ditetapkan pada angka Rp 10–20 juta. Sedangkan bagi keluarga 



Tazkiya: Jurnal Pendidikan Islam   p-ISSN: 2086-4191 
Vol. 14, No. 1, Januari – Juli 2025   e-ISSN: 2807-3959 

Delvi Salwa Nakita, Amal Hayati, Zulpahmi Lubis|11 
 

dengan penghasilan Rp 50 juta per bulan atau lebih, penetapan nominal hingga Rp 

50 juta masih dianggap wajar, karena tidak menimbulkan beban finansial serta tetap 

menjaga nilai simbolis adat. Dengan demikian, penentuan besaran uang japuik harus 

mempertimbangkan kemampuan ekonomi masing-masing pihak, sehingga tradisi ini 

tidak kehilangan makna filosofisnya sebagai bentuk penghormatan, sekaligus selaras 

dengan prinsip keadilan dalam syariat Islam. 

Dengan demikian, penggunaan ‘urf yang sahih, dipadukan dengan data statistik 

resmi tentang penghasilan yang dikategorikan kaya, menjadi landasan kuat bagi 

Muhammadiyah untuk menetapkan batas maksimal uang japuik. Pendekatan ini tidak 

hanya menjaga nilai filosofis adat sebagai simbol penghormatan, tetapi juga 

memastikan adat berjalan sejalan dengan syariat, menghindari pemborosan, 

mencegah kesulitan, dan menolak kemudaratan bagi pihak yang terlibat. 

Pandangan Tokoh Nahdlatul Ulama 

Nahdlatul Ulama mengakui dan mempertahankan tradisi adat selama tidak 

menimbulkan kerugian dan tetap memperkuat hubungan sosial, sesuai dengan adat 

dapat dijadikan pedoman. Tokoh NU, seperti KH. Ma’ruf Amin, menekankan bahwa 

adat harus dipelihara sepanjang membawa maslahat, mempererat ukhuwah sosial, 

dan tidak menimbulkan beban bagi pihak manapun. Dalam konteks pemberian uang 

japuik di masyarakat Minangkabau, tradisi ini dipandang sebagai bentuk 

penghormatan dan penghargaan pihak perempuan kepada calon suami, sekaligus 

sebagai wujud pengakuan terhadap nilai-nilai sosial dan budaya yang diwariskan 

secara turun-temurun. Pemberian uang japuik bukanlah kewajiban mutlak, melainkan 

praktik adat yang dijalankan secara sukarela dan penuh kesepakatan antara kedua 

keluarga. Menurut pandangan tokoh Nahdlatul Ulama, tradisi uang Japuik atau uang 

jemput merupakan bagian dari budaya lokal yang diperbolehkan dalam Islam. Tradisi 

ini termasuk dalam kategori: Uang Japuik dipandang sebagai bentuk penghargaan 

dari pihak perempuan kepada pihak laki-laki sebagai calon menantu, dan termasuk 

dalam ranah muamalah duniawiyah, bukan ibadah mahdhah. Karena tidak ada 

larangan syar’i yang tegas, maka tradisi ini dianggap sah dan tidak bertentangan 

dengan hukum Islam, terlebih karena telah menjadi bagian dari adat yang mengakar 

kuat di masyarakat. 

“Kalau soal uang japuik itu sebenarnya tidak ada dalam Al-Qur’an maupun 

hadits, jadi jelas ini murni tradisi masyarakat Minangkabau. Tapi selama adat itu tidak 

bertentangan dengan syariat, ya boleh saja dijalankan. Adat kan memang bisa jadi 



Tazkiya: Jurnal Pendidikan Islam   p-ISSN: 2086-4191 
Vol. 14, No. 1, Januari – Juli 2025   e-ISSN: 2807-3959 

Delvi Salwa Nakita, Amal Hayati, Zulpahmi Lubis|12 
 

pelengkap dalam kehidupan bermasyarakat, asal jangan sampai melanggar agama. 

Tentang besarannya, menurut saya tidak ada angka bakunya. Setiap orang kan 

berbeda kemampuannya, ada yang mampu banyak, ada yang hanya sedikit. Jadi 

tidak bisa dipatok harus sekian juta. Yang terpenting ada kesepakatan antara kedua 

belah pihak, dilakukan dengan kerelaan, dan jangan sampai memberatkan. Kalau itu 

yang dijaga, adat tetap berjalan, syariat juga aman, dan hubungan keluarga tidak 

rusak hanya gara-gara masalah uang japuik Selain itu, dalam Islam juga dikenal 

konsep kafa’ah atau kesetaraan, baik dari sisi agama, akhlak, maupun sosial-

ekonomi. Nah, prinsip kafa’ah ini bisa jadi pertimbangan dalam pemberian uang 

japuik. Artinya, kalau keluarga pihak perempuan memberikan uang japuik, hendaknya 

tetap melihat kesetaraan kemampuan ekonomi keluarga laki-laki. Jangan sampai 

hanya karena adat, lalu ada pihak yang merasa direndahkan atau terbebani. Jadi uang 

japuik itu cukup dijadikan simbol penghormatan, bukan ajang untuk menunjukkan 

status sosial. Kalau ini yang dijaga, insyaAllah adat jalan, syariat juga terpelihara, dan 

keluarga tetap rukun.”.” 

Berdasarkan wawancara dengan Kiai Syaifuddin Zainuri, dapat dipahami bahwa 

tradisi uang japuik memang tidak memiliki dasar normatif yang eksplisit dalam Al-

Qur’an maupun hadits. Namun, karena sudah menjadi bagian dari budaya masyarakat 

Minangkabau, praktik ini dapat diterima selama tidak bertentangan dengan prinsip 

syariat Islam. Penentuan besarannya tidak bisa diberlakukan secara seragam, sebab 

kondisi ekonomi setiap keluarga berbeda-beda. Oleh karena itu, prinsip kerelaan 

(tarāḍin) dan kesepakatan bersama kedua belah pihak menjadi hal yang paling utama 

agar tradisi ini tidak berubah menjadi beban. 

Lebih jauh, beliau menekankan bahwa dalam Islam dikenal konsep kafa’ah atau 

kesetaraan, baik dalam aspek agama, sosial, maupun ekonomi. Konsep ini dapat 

dijadikan dasar dalam memandang praktik pemberian uang japuik. Artinya, jika ada 

keluarga dengan kemampuan ekonomi sederhana, maka nominal uang japuik tidak 

boleh dipaksakan melebihi batas kemampuan mereka. Sebaliknya, bagi keluarga 

dengan tingkat ekonomi menengah ke atas, pemberian uang japuik dalam jumlah 

lebih besar tetap dianggap wajar selama dilandasi dengan kerelaan dan tidak 

bermaksud memperlihatkan status sosial. Dengan demikian, uang japuik diposisikan 

sebagai simbol penghormatan dan pelestarian adat Minangkabau, bukan sebagai 

sarana untuk mengukur kemewahan atau mempertegas perbedaan strata ekonomi. 



Tazkiya: Jurnal Pendidikan Islam   p-ISSN: 2086-4191 
Vol. 14, No. 1, Januari – Juli 2025   e-ISSN: 2807-3959 

Delvi Salwa Nakita, Amal Hayati, Zulpahmi Lubis|13 
 

Dengan demikian, pandangan Nahdlatul Ulama menegaskan bahwa batasan 

pemberian uang japuik tidak bersifat baku, melainkan disesuaikan dengan 

kemampuan ekonomi, kesepakatan kedua pihak, dan prinsip kesetaraan sosial 

(kafa’ah). Pendekatan ini memungkinkan tradisi uang japuik tetap menjadi simbol 

penghormatan dan identitas budaya, sekaligus menjaga keberlanjutan adat yang 

selaras dengan nilai-nilai sosial masyarakat Minangkabau. 

Relevansi dengan Praktik Masyarakat Medan Denai 

Pernikahan dalam Islam merupakan ibadah yang memiliki dimensi spiritual, 

sosial, dan kultural. Oleh karena itu, Islam memberikan perhatian besar terhadap 

kemudahan pelaksanaannya agar tujuan pernikahan dapat tercapai secara optimal. 

Salah satu prinsip utama dalam ajaran Islam terkait pernikahan adalah anjuran untuk 

menyederhanakan proses dan biaya pernikahan, sebagaimana ditegaskan dalam Al-

Qur’an dan hadis Nabi Muhammad saw. Prinsip ini menjadi landasan penting dalam 

menilai praktik adat, termasuk tradisi pemberian uang japuik yang masih berkembang 

di tengah masyarakat, khususnya di wilayah Medan Denai. 

Al-Qur’an secara tegas memerintahkan umat Islam untuk mempermudah 

pernikahan dan tidak menjadikannya sebagai beban yang memberatkan. Hal ini 

sebagaimana firman Allah Swt. dalam Surat An-Nur ayat 32: 

يََامَىٰ  وَأنَكِحُوا  لِحِينَ  مِنكُم   الأ  ُ  يغُ نهِِمُ  فقَُرَاءَ  يكَُونوُا  إِن   ۚوَإمَِائكُِم   عِبَادِكُم   مِن   وَالصَّ لِهِ  مِن اللَّّ ُ   ۗفَض  عَلِيم   وَاسِع    وَاللَّّ  

Artinya: “Dan nikahkanlah orang-orang yang masih membujang di antara kamu, 

dan juga orang-orang yang layak (menikah) dari hamba-hamba sahayamu yang 

laki-laki dan perempuan. Jika mereka miskin, Allah akan memberi kemampuan 

kepada mereka dengan karunia-Nya. Dan Allah Maha Luas (pemberian-Nya) lagi 

Maha Mengetahui.” (QS. An-Nur: 32) 

Ayat ini menunjukkan bahwa faktor ekonomi tidak boleh dijadikan alasan untuk 

menunda atau menghalangi pernikahan. Sebaliknya, Allah menjanjikan kecukupan 

bagi mereka yang menikah dengan niat yang baik. Oleh karena itu, segala bentuk 

tuntutan adat yang berpotensi menghambat pernikahan perlu dikaji secara kritis agar 

tidak bertentangan dengan prinsip dasar syariat. Prinsip kemudahan dalam 

pernikahan juga ditegaskan dalam hadis Nabi Muhammad saw., di antaranya: 

Hadis ini secara eksplisit menekankan bahwa keberkahan pernikahan tidak 

terletak pada besarnya biaya atau pemberian, melainkan pada kesederhanaan dan 

kemudahan. Dalam konteks ini, mahar dan pemberian lainnya dianjurkan bersifat 

ringan dan sesuai kemampuan. 



Tazkiya: Jurnal Pendidikan Islam   p-ISSN: 2086-4191 
Vol. 14, No. 1, Januari – Juli 2025   e-ISSN: 2807-3959 

Delvi Salwa Nakita, Amal Hayati, Zulpahmi Lubis|14 
 

Namun demikian, dalam realitas sosial masyarakat Medan Denai, praktik uang 

japuik masih menjadi bagian dari adat yang dijalankan dalam prosesi pernikahan. 

Uang japuik pada awalnya dimaknai sebagai bentuk penghormatan dan tanggung 

jawab keluarga perempuan terhadap laki-laki yang akan menjadi bagian dari keluarga 

besar mereka. Akan tetapi, seiring perkembangan zaman, praktik ini mengalami 

pergeseran makna. Uang japuik tidak jarang berubah menjadi simbol gengsi dan 

status sosial, sehingga nominalnya cenderung meningkat dan berpotensi 

memberatkan. 

Dalam menilai praktik uang japuik, organisasi Islam di Indonesia memiliki 

pendekatan yang berbeda, khususnya Muhammadiyah dan Nahdlatul Ulama. 

Muhammadiyah memandang bahwa praktik adat harus tunduk sepenuhnya pada 

prinsip kemudahan dan kemaslahatan syariat. Oleh karena itu, Muhammadiyah 

cenderung menegaskan perlunya batasan dalam pemberian uang japuik agar tidak 

memberatkan dan tidak menggeser esensi pernikahan. Pandangan ini sejalan dengan 

semangat tajdīd (pembaruan) yang menjadi ciri khas Muhammadiyah, yaitu upaya 

memurnikan praktik keagamaan dari unsur-unsur yang berpotensi menyimpang. 

Dari perspektif Muhammadiyah, pembatasan uang japuik dimaksudkan sebagai 

langkah preventif untuk menutup pintu kemudaratan (sadd al-dharā’i‘). Ketika uang 

japuik tidak dibatasi, dikhawatirkan akan menimbulkan beban ekonomi, menunda 

pernikahan, dan bertentangan dengan tujuan syariat. Oleh karena itu, Muhammadiyah 

menilai bahwa adat yang menyulitkan harus direformasi agar sejalan dengan nilai 

Islam. 

Berbeda dengan Muhammadiyah, Nahdlatul Ulama mengambil pendekatan 

yang lebih kontekstual dan kultural. NU memandang bahwa adat merupakan bagian 

dari realitas sosial umat yang tidak dapat dihilangkan secara serta-merta. Selama adat 

tersebut tidak bertentangan secara langsung dengan nash yang qath‘i, maka adat 

dapat dipertahankan dan diarahkan. Dalam konteks uang japuik, NU tidak 

menetapkan batasan nominal tertentu, tetapi menekankan prinsip kerelaan, 

musyawarah, dan kemampuan ekonomi. 

Dengan demikian, berdasarkan keseluruhan analisis normatif, sosiologis, dan 

komparatif, penulis memilih pandangan Nahdlatul Ulama sebagai pendekatan yang 

paling relevan dalam menyikapi praktik uang japuik di masyarakat Medan Denai. 

Pendekatan ini dinilai mampu menjaga keseimbangan antara adat dan syariat, serta 

lebih realistis dalam menjawab realitas sosial masyarakat. Namun, pilihan ini tetap 



Tazkiya: Jurnal Pendidikan Islam   p-ISSN: 2086-4191 
Vol. 14, No. 1, Januari – Juli 2025   e-ISSN: 2807-3959 

Delvi Salwa Nakita, Amal Hayati, Zulpahmi Lubis|15 
 

disertai dengan penekanan bahwa praktik uang japuik harus dikendalikan oleh nilai 

kemaslahatan, agar tidak menghalangi tujuan utama pernikahan sebagai ibadah dan 

sarana membangun keluarga sakinah. 

KESIMPULAN  

Tradisi uang japuik masih dilestarikan oleh masyarakat Minangkabau 

perantauan di Kecamatan Medan Denai. Pelaksanaannya dilakukan melalui 

musyawarah antara keluarga pihak perempuan dan pihak laki-laki, biasanya diwakili 

oleh mamak atau tokoh adat. Nominal tidak ditetapkan secara baku, melainkan 

disepakati bersama berdasarkan kemampuan ekonomi kedua belah pihak. Tradisi ini 

lebih dipandang sebagai simbol penghormatan, tanda keseriusan membangun rumah 

tangga, dan pelestarian adat, bukan sebagai bentuk jual beli calon suami. Batasan 

nominal dipengaruhi oleh beberapa faktor yang saling terkait. Pertama, kemampuan 

ekonomi keluarga, yang menentukan agar jumlah uang tidak menimbulkan beban bagi 

kedua belah pihak. Kedua, kesepakatan musyawarah, di mana nominal ditentukan 

bersama secara mufakat. Ketiga, tingkat pendidikan dan status sosial pihak laki-laki, 

di mana semakin tinggi kedudukannya, biasanya nominal lebih besar. Keempat, adat 

yang berlaku, yang mempertimbangkan kebiasaan masyarakat Minangkabau 

perantauan agar tetap sesuai dengan nilai adat. Faktor-faktor ini secara bersama-

sama memengaruhi besaran nominal uang japuik dalam pernikahan. Dengan 

demikian, dapat disimpulkan bahwa dalam konteks masyarakat Medan Denai, praktik 

pemberian uang japuik tetap berjalan secara harmonis dan diterima oleh masyarakat, 

dengan batasan praktis yang bersifat fleksibel sesuai kemampuan ekonomi dan 

kesepakatan kedua pihak keluarga. Pendekatan Nahdlatul Ulama dianggap lebih 

sesuai dengan realitas sosial dan budaya masyarakat, sekaligus tetap menjaga nilai-

nilai agama dan tradisi Minangkabau. 

DAFTAR PUSTAKA  

Abdullah, Taufik. Adat Dan Islam: Minangkabau Dalam Perspektif Sejarah. Jakarta: 

LP3ES, 1971. 

Al-Amir as-San’ani, Muhammad bin Ismail. Subul al-Salam: Syarah Bulughul Maram. 

Jilid 3. Jakarta: Darus Sunnah Press, 2008. 

Azzam, Abdul Aziz Muhammad, Dan Abdul Wahhab Sayyed Hawwas. Fiqh 

Munakahat. Jakarta: AMZAH, 2009. 

Al-Basry, Abi Hasan Ali Bin Muhammad Bin Habib Al-Mawardi. Al-Hāwi Al-Kabir. Juz 

IX. Beirut: Dar Al-Kutub Al-‘Alamiyyah, 1994. 



Tazkiya: Jurnal Pendidikan Islam   p-ISSN: 2086-4191 
Vol. 14, No. 1, Januari – Juli 2025   e-ISSN: 2807-3959 

Delvi Salwa Nakita, Amal Hayati, Zulpahmi Lubis|16 
 

Bibid Suprapto. Nahdlatul Ulama (Eksistensi Peran Dan Prospeknya). Malang: LP. Al-

Ma'arif, 1987. 

Al-Bukhari, Abu Abdullah Bin Al-Mughirah Bin Al-Bardizbah. Shahih Al-Bukhariy. Juz 

VII. 

Departemen Pendidikan Dan Kebudayaan. Kamus Besar Bahasa Indonesia. Cet. II. 

Jakarta: Balai Pustaka, 1995. 

Direktori Pembinaan Badan Peradilan Agama Islam. Kompilasi Hukum Di Indonesia. 

Jakarta: Departemen Agama RI, 2001. 

Djamil, Fathurrahman. Metode Ijtihad Majelis Tarjih Muhammadiyah. Jakarta: Logos 

Publishing House, 1995. 

Doi, Abdur Rahman I. Perkawinan Dalam Syariat Islam. Cet. I. Jakarta: PT Rineka 

Cipta, 1992. 

Fachruddin, AR. Mengenal Dan Menjadi Muhammadiyah. Malang: UMM Press, 2005. 

Al-Ghozali, Abdul Rahman. Fiqh Munakahat. Cet. Ke-4, Ed. Ke-1. Jakarta: Kencana, 

2010. 

Hafsyah, Dkk. Kecamatan Medan Denai Dalam Angka 2024. Medan: BPS Kota 

Medan, 2024. 

Ibn Manzur. Lisan Al-‘Arab. Beirut: Dar Al-Sadr, 2002. 

Ibnu Rusyd. Bidayah Al-Mujtahid Wa Nihayah Al-Muqtashid. Juz II. Mesir: Musthafa 

Babi Al-Halabi, Cet. Ke-4, 1395 H/1975. 

Ida, Laode. Anatomi Konflik NU, Elit Islam, Dan Negara. Jakarta: Pustaka Sinar 

Harapan, 1996. 

Al-Jauzari, Abdurrahman. Fikih Empat Mazhab. Terj. Faisal Shaleh. Jakarta: Pustaka 

Al-Kautsar, 2015. 

Al-Jaziri, Abdurrahman. Al-Fiqh ‘Ala Al-Madzahib Al-Arba‘Ah. Juz IV. Beirut: Dar Al-

Kitab Al-‘Ilmiyah, 1990. 

Kalyubi, Al-Qalyubi, Dan ‘Umairah. Qalyubi Wa ‘Umairah. Jil. 1. Tahqiq Ṭaha ‘Abd Al-

Rauf. Kairo: Al-Maktabah Al-Tawfiqiyyah, T.T. 

Kamal Mukhtar. Asas-Asas Hukum Islam Tentang Perkawinan. Cet. Ke-3. Jakarta: 

Bulan Bintang, 1993. 

Kartono, Kartini. Pengantar Metodologi Riset Sosial. Cet. VII. Bandung: Mandar Maju, 

1996. 

Kementerian Agama Republik Indonesia. Al-Qur’an Dan Terjemahan. Surabaya: 

Halim, 2003. 



Tazkiya: Jurnal Pendidikan Islam   p-ISSN: 2086-4191 
Vol. 14, No. 1, Januari – Juli 2025   e-ISSN: 2807-3959 

Delvi Salwa Nakita, Amal Hayati, Zulpahmi Lubis|17 
 

Khuluk, Lathiful. Fajar Kebangunan Ulama: Biografi KH. Hasyim Asy’ari. Yogyakarta: 

Lkis Printing Cemerlang. 

Koentjaraningrat. Pengantar Ilmu Antropologi. Jakarta: Rineka Cipta, 2009. 

Lembaga Kerapatan Adat Alam Minangkabau (LKAAM). Tambo Minangkabau. 

Padang: LKAAM, 1986. 

Liyali, Ra’d Kamil Musthafa. Membina Rumah Tangga Yang Harmonis. Jakarta: 

Pustaka Azzam, 2001. 

Malako, Julius D. T. Nan Putiah. Mambangkik Batang Tarandam Dalam Upaya 

Mewariskan Dan Melestarikan Adat Minangkabau Menghadapi Modernisasi 

Kehidupan Bangsa. Jakarta: Citra Umbara, 2007. 

Malibari Al-Fanani, Zainuddin Bin Abdul Aziz. Fath Al-Mu‘In. Semarang: Toha Putra, 

T.T. 

Maududi, Abul A’la. Kawin Dan Cerai Menurut Islam. Jakarta: Gema Insani Press, 

1996. 

Miles, M. B., dan A. M. Huberman. Analisis Data Kualitatif: Buku Sumber Tentang 

Metode-Metode Baru. Jakarta: UI Press, 1992. 

Muhammadiyah. AD Dan ART Muhammadiyah, Hasil Muktamar Muhammadiyah Ke-

45. Malang: 2005. 

Munawwir, Ahmad Warson. Kamus Al-Munawwir Arab-Indonesia Terlengkap. 

Surabaya: Pustaka Progresif, 1997. 

Muslim ibn al-Hajjaj. Sahih Muslim. Jilid 4. Beirut: Dar al-Ma'rifah, t.t. 

Navis, Ali Akbar. Alam Terkembang Jadi Guru. Jakarta: Gramedia, 1984. 

Penghulu, Yusuf Ahmad Datuak Rajo. Tambo Adat Minangkabau. Bukittinggi: Pustaka 

Sako, 2003. 

Qahthani, Said, Dan Nasir Bin Abdul Karim Al-‘Aql. Aqidah Ahlul Sunnah Wal Jamaah 

Dan Kewajiban Mengikutinya. Surabaya: Pustaka As-Sunnah, 2003. 

Republik Indonesia. Undang-Undang Nomor 16 Tahun 2019 Tentang Perubahan Atas 

Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 Tentang Perkawinan. Dapat Diakses Di: 

Https://Peraturan.Bpk.Go.Id/Home/Details/122834/Uu-No-16-Tahun-2019 

Rijanto, Yatim. Metodologi Penelitian Pendidikan. Surabaya: SIC, 2001. 

Sabiq, Sayyid. Fikih Sunah. Jakarta: Ummul Qura, 2014. 

As-Suyuti, Jalaluddin. Al-Asybah wa an-Naza’ir. Beirut: Dar al-Kutub al-'Ilmiyyah, 

1983. 

https://peraturan.bpk.go.id/Home/Details/122834/uu-no-16-tahun-2019


Tazkiya: Jurnal Pendidikan Islam   p-ISSN: 2086-4191 
Vol. 14, No. 1, Januari – Juli 2025   e-ISSN: 2807-3959 

Delvi Salwa Nakita, Amal Hayati, Zulpahmi Lubis|18 
 

Al-Sijistaiy, Abu Sulaiman Ibn Al-Asy‘As. Sunan Abu Dawud. Juz II. Beirut, Lebanon: 

Darul Hadits, 1988. 

 

 

 


