
 

Jurnal PEMA Tarbiyah | E-ISSN: 2961-9289  
Vol. 4 No. 2 2025  160 

  

JURNAL PEMA TARBIYAH 
EISSN: 2961-9289  

Volume 4, Nomor 2 2025. Page 160-170 
http://jurnaltarbiyah.uinsu.ac.id/index.php/pematarbiyah 

 
 

ANALISIS ETIKA DAN MORALITAS TERHADAP KASUS GUS-GUS 
DI PULAU JAWA: PERSPEKTIF SOSIAL DAN AGAMA 

DALAM KONTEKS KONTROVERSI 
 
 

Balqis1, Farah Ubaiyah2, Riska Safitri3, Syaroful Muabbad4, Fakhrurrozi5 
 

1,2,3,4,5Institut Agama Islam Negeri Datuk Laksemana Bengkalis, Riau, Indonesia 
 

Email: ibnatusolihin@gmail.com  
 

ABSTRAK 
Penelitian ini dilatarbelakangi oleh meningkatnya fenomena kontroversi yang melibatkan 
sejumlah tokoh berstatus “gus” di Pulau Jawa yang memunculkan ketegangan antara idealitas 
etika-moral dalam tradisi pesantren dan realitas perilaku tokoh agama di ruang publik digital. 
Dalam konteks modern, otoritas keagamaan tidak lagi diterima secara otomatis berdasarkan 
garis keturunan atau posisi sosial, melainkan dinilai melalui konsistensi etika, akhlak publik, dan 
sensitivitas moral dalam interaksi sosial. Penelitian ini bertujuan menganalisis secara 
komprehensif bagaimana kontroversi “gus” terbentuk, bagaimana moralitas tokoh agama 
direpresentasikan, serta bagaimana masyarakat merespon dinamika tersebut dalam perspektif 
etika normatif, moralitas sosial, dan konstruksi digital. Menggunakan metode penelitian 
kepustakaan, data dikumpulkan melalui buku, jurnal, serta pemberitaan dan konten digital yang 
relevan. Analisis dilakukan dengan content analysis dan critical discourse analysis untuk 
membandingkan idealitas etika keagamaan dengan perilaku empiris para gus yang memicu 
perdebatan publik. Hasil penelitian menunjukkan bahwa media digital menciptakan rezim moral 
baru yang menuntut transparansi, kehati-hatian berbahasa, dan akuntabilitas publik yang lebih 
tinggi bagi tokoh agama. Kontroversi yang melibatkan Gus Elham, Gus Samsudin, dan Gus 
Miftah mengindikasikan rapuhnya legitimasi religius ketika perilaku tidak sejalan dengan nilai 
akhlak. Penelitian ini menegaskan perlunya revitalisasi etika publik tokoh agama serta 
penguatan pendidikan moral di pesantren agar otoritas keagamaan tetap relevan dan dipercaya 
masyarakat. 
Kata Kunci: Etika, Moralitas, Sosial, Agama. 
 

ABSTRACT 
This research is motivated by the increasing controversy surrounding a number of figures with the status 
of "gus" (religious leaders) in Java, which has given rise to tensions between the ethical-moral ideals of 
Islamic boarding schools (pesantren) and the reality of religious figures' behavior in the digital public 
sphere. In the modern context, religious authority is no longer automatically accepted based on lineage or 
social position, but rather is assessed through ethical consistency, public morality, and moral sensitivity in 
social interactions. This research aims to comprehensively analyze how the "gus" controversy was formed, 
how the morality of religious figures is represented, and how society responds to these dynamics from the 
perspectives of normative ethics, social morality, and digital construction. Using library research methods, 
data was collected through books, journals, relevant news and digital content. The analysis was conducted 

 

http://jurnaltarbiyah.uinsu.ac.id/index.php/pematarbiyah
mailto:ibnatusolihin@gmail.com


 

Jurnal PEMA Tarbiyah | E-ISSN: 2961-9289  
Vol. 4 No. 2 2025  161 

using content analysis and critical discourse analysis to compare the ideals of religious ethics with the 
empirical behavior of gus that sparked public debate. The results show that digital media creates a new 
moral regime that demands greater transparency, careful language, and public accountability for religious 
figures. The controversies involving Gus Elham, Gus Samsudin, and Gus Miftah indicate the fragility of 
religious legitimacy when behavior deviates from moral values. This research emphasizes the need to 
revitalize the public ethics of religious figures and strengthen moral education in Islamic boarding schools 
(pesantren) to ensure religious authority remains relevant and trusted by the public. 
Keywords: Ethics, Morality, Social, Religion. 
 

 

PENDAHULUAN 
Perkembangan dinamika sosial-keagamaan di Indonesia, khususnya di Pulau 

Jawa, menunjukkan bahwa isu etika dan moralitas semakin mendapat perhatian luas 
seiring meningkatnya kompleksitas interaksi masyarakat modern. Dalam kajian etika, 
teori normatif seperti deontologi, teleologi, dan virtue ethics digunakan untuk memahami 
perilaku individu maupun kelompok (Hazan et al., 2025), sedangkan dalam kajian 
moralitas, teori konstruksionisme sosial melihat bagaimana norma dibentuk melalui 
proses sosial dan budaya (Hatmini & Nugroho, 2025). Secara umum, teori-teori tersebut 
berfungsi sebagai landasan untuk menilai benar atau salah suatu tindakan berdasarkan 
nilai yang berlaku. Dalam konteks masyarakat Jawa yang sarat tradisi keagamaan, nilai 
etika Islam dan norma sosial lokal juga menjadi rujukan penting. Namun, realitas empiris 
memperlihatkan bahwa tidak semua perilaku yang muncul di masyarakat, terutama 
yang melibatkan figur publik religius seperti para “gus”, sejalan dengan teori etika dan 
moralitas yang dianut secara ideal (Turyani et al., 2024). 

Fenomena kasus-kasus yang melibatkan para “gus”, yakni sebutan bagi 
keturunan kiai atau pemuka pesantren di Pulau Jawa, menimbulkan pertanyaan serius 
terkait integritas moral dan konsistensi etika keagamaan. Banyak teori tentang moral 
leadership menekankan bahwa posisi seseorang sebagai tokoh agama mestinya diimbangi 
tanggung jawab moral yang lebih tinggi, sebagaimana dijelaskan dalam konsep moral 
exemplar. Namun, di tingkat empiris muncul berbagai kontroversi yang menyangkut 
perilaku tidak etis, misinformasi, penyalahgunaan otoritas, hingga ketidaksesuaian 
antara ucapan dan tindakan. Realitas ini menegaskan perlunya analisis lebih mendalam 
mengenai bagaimana figur yang seharusnya menjadi sumber keteladanan justru terlibat 
dalam tindakan yang memicu perdebatan publik. Kondisi tersebut menunjukkan adanya 
kesenjangan antara idealitas teori etika dan praktik nyata yang terjadi di masyarakat 
(Fitriani, 2021). 

Dalam lima tahun terakhir terdapat sejumlah penelitian di jurnal terindeks SINTA 
yang relevan dengan studi tentang figur “gus”, pesantren, otoritas keagamaan dan 
dinamika moral-sosial, meskipun belum secara spesifik membahas “kasus kontroversi 
gus-gus di Jawa”. Pertama, penelitian Routinizing Charisma: The Rise of Gus and The 
Transformation of Pesantren in Jepara, Indonesia (2025) menunjukkan bagaimana proses 
transmisi kepemimpinan dari “kiai” ke “gus” tidak sekadar regenerasi kelembagaan, 
tetapi juga mendorong transformasi sosial-religius dalam lembaga pesantren agar 
mampu beradaptasi dengan tantangan global (Amaliyah, 2025). Kedua, artikel Dampak 
Gelar Keagamaan terhadap Otoritas Sosial: Studi Kritis terhadap Gus Miftah di Media Sosial 
TikTok dalam Perspektif Budaya dan Agama (2025) mengkaji bagaimana gelar “Gus” 
menjadi simbol legitimasi keagamaan dan social capital di era digital, serta bagaimana 
otoritas tersebut dinegosiasikan ulang di ruang media sosial (Taufiqurrahman et al., 



 

Jurnal PEMA Tarbiyah | E-ISSN: 2961-9289  
Vol. 4 No. 2 2025  162 

2025). Ketiga, penelitian dalam jurnal dakwah, Religious Authority in the New Media Era: 
Sabilul Huda Islamic Boarding School Da’wah on Social Media (2023), memaparkan 
bagaimana pesantren dan aktor keagamaan menggunakan media sosial untuk dakwah 
sehingga bentuk otoritas tradisional dipertaruhkan oleh logika digital dan persepsi 
publik (Kuswana & Pauzian, 2023). Keempat, studi kasus Analisis Dampak Dakwah Gus 
Iqdam terhadap Dinamika Sosial dan Keagamaan: Studi Kasus pada Masyarakat Karanggayam 
Blitar (2025) mencermati dampak sosial dan keagamaan dari aktivitas dakwah seorang 
“gus” terhadap komunitas lokal, hal ini membuka perspektif empiris bagaimana peran 
“gus” dapat mempengaruhi struktur sosial, moral, dan religius di masyarakat (Mufrida 
& Pratiwi, 2025). Kelima, penelitian di bidang pendidikan pesantren dalam artikel Upaya 
Melestarikan Tradisi Keagamaan Aswaja (Studi Kasus Pondok Pesantren al-Falah Sumber 
Gayam Pamekasan) (2024) menunjukkan bagaimana pesantren secara institusional 
mencoba mempertahankan tradisi Aswaja di tengah arus perubahan sosial dan 
modernisasi relevan untuk memahami latar belakang normatif dan nilai dalam 
komunitas pesantren (Laili & Fauzi, 2024). 

Meski sudah ada studi-studi tersebut, terdapat kekosongan penelitian (research 
gap) yang cukup jelas: tidak ada penelitian 2023–2025 yang secara spesifik mengkaji 
kontroversi yang menyeret figur “gus–gus” di Pulau Jawa, ditinjau dari perspektif etika, 
moralitas, dan persepsi sosial keagamaan, terutama memerhatikan bagaimana gelar 
“gus” dipertaruhkan, bagaimana media sosial mempengaruhi legitimasi moral, dan 
bagaimana masyarakat merespon ketika norma moral dan religius dianggap dilanggar. 
Penelitian-penelitian di atas umumnya fokus pada: kepemimpinan dan transformasi 
kelembagaan pesantren, dakwah dan otoritas di media sosial, atau moderasi/tradisi 
pesantren, tetapi belum ada yang mensintesis ketiga dimensi itu sebagai sebuah 
fenomena “kontroversi gus-gus”. Novelty penelitian adalah bahwa akan mengisi celah 
tersebut dengan pendekatan integratif: menganalisis kasus “gus-gus” sebagai 
persimpangan antara etika keagamaan (normatif), moral sosial (komunitas & publik), 
dan dinamika media publik/digital. Dengan demikian penelitian ini diharapkan 
menghasilkan model analitis baru tentang bagaimana otoritas keagamaan tradisional 
(gus) diuji dalam konteks modern baik dari aspek nilai, legitimasi sosial, maupun 
komunikasi publik, sebuah kontribusi teoritis dan empiris yang belum tersedia di 
literatur saat ini. 

Kesenjangan antara teori etika yang digagas para filosof maupun ulama klasik 
dengan kenyataan perilaku sebagian gus menunjukkan adanya persoalan mendasar 
dalam internalisasi nilai moral. Secara teoritis, seseorang yang dibesarkan dalam 
lingkungan pesantren dipandang memiliki modal moral yang kuat, mengingat tradisi 
pendidikan pesantren mengekspos santri pada ajaran akhlak, adab, dan integritas 
(Riawan, 2023). Namun dalam praktik, beberapa kasus kontroversi memperlihatkan 
perilaku yang tidak mencerminkan nilai-nilai tersebut. Upaya perbaikan telah dilakukan 
oleh organisasi keagamaan, pesantren, maupun komunitas sosial melalui edukasi, 
klarifikasi publik, dan pengawasan perilaku tokoh agama. Meski demikian, kenyataan 
menunjukkan bahwa respons tersebut sering kali bersifat reaktif dan belum menyentuh 
akar masalah terkait konstruksi moral modern yang dipengaruhi oleh media, 
popularitas, dan tekanan publik. 

Penelitian ini penting dilakukan mengingat posisi strategis para gus sebagai figur 
publik yang memiliki pengaruh besar dalam pembentukan opini masyarakat, terutama 
dalam isu agama dan sosial. Dari sudut pandang keilmuan, penelitian ini dapat 



 

Jurnal PEMA Tarbiyah | E-ISSN: 2961-9289  
Vol. 4 No. 2 2025  163 

memperkaya literatur etika publik, moralitas keagamaan, dan studi sosial tentang elite 
religius. Secara praktis, penelitian ini memberikan kontribusi dalam pemetaan masalah 
yang berkaitan dengan ketidaksesuaian etika dan moralitas tokoh agama, sehingga dapat 
menjadi bahan pertimbangan dalam menyusun kebijakan penguatan karakter di 
pesantren. Jika fenomena ini dibiarkan tanpa kajian akademis, akan muncul risiko 
degradasi kepercayaan masyarakat terhadap pesantren serta melemahnya otoritas moral 
tokoh agama yang selama ini menjadi pilar sosial. 

Dari sudut pandang empiris, berbagai reaksi masyarakat terhadap kontroversi 
gus-gus menunjukkan adanya kegelisahan kolektif terhadap perubahan wajah otoritas 
keagamaan. Media sosial menjadi ruang utama di mana diskursus mengenai perilaku 
tidak etis tokoh agama menyebar dengan cepat, memicu polarisasi dan penilaian moral 
yang beragam (Ardona & Nasar, 2025). Tanpa kajian ilmiah yang objektif, interpretasi 
masyarakat cenderung dipengaruhi oleh emosi dan bias kelompok. Kondisi ini 
mempertegas pentingnya penelitian yang mampu memberikan pemahaman 
komprehensif mengenai akar persoalan, pola perilaku, serta dampak sosial kontroversi 
tersebut. Kajian ini juga akan membantu menilai apakah persoalan ini bersifat individual, 
struktural, atau akibat perubahan sosial yang lebih luas di masyarakat pesantren. 

Dengan demikian, penelitian ini mendudukkan isu etika dan moralitas para gus 
bukan hanya sebagai fenomena insidental, tetapi sebagai bagian dari perubahan sosial 
yang tengah berlangsung. Analisis mendalam mengenai nilai moral, struktur sosial 
agama, serta respon masyarakat akan membuka pemahaman baru mengenai bagaimana 
otoritas keagamaan dipertahankan atau mengalami krisis. Apabila persoalan ini 
diabaikan, dikhawatirkan terjadi erosi nilai-nilai moral masyarakat serta menurunnya 
kualitas kepemimpinan religius. Sebaliknya, jika penelitian ini dilakukan, manfaat besar 
akan diperoleh berupa rekomendasi ilmiah yang mampu menjadi pijakan dalam 
penguatan akhlak, perbaikan sistem pendidikan pesantren, dan pembinaan etika publik 
bagi tokoh agama. Hal inilah yang menjadikan penelitian ini sangat signifikan untuk 
dilakukan. 

 
METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan library research atau penelitian 
kepustakaan, yaitu metode yang memusatkan kajian pada sumber-sumber tertulis 
sebagai basis analisis ilmiah. Pendekatan ini dipilih karena fokus penelitian terletak pada 
pemahaman konseptual, teoritis, dan interpretatif mengenai isu etika dan moralitas 
tokoh agama dalam hal ini para gus di Pulau Jawa beserta dinamika sosial dan religius 
yang menyertai kontroversi tersebut. Penelitian kepustakaan memungkinkan peneliti 
menelusuri teori etika normatif (seperti deontologi, teleologi, dan virtue ethics), teori 
moralitas sosial, konsep kepemimpinan religius, serta literatur tentang otoritas pesantren 
sebagai kerangka analisis utama (Hamzah, 2022). 

Data utama penelitian ini berasal dari buku, artikel jurnal terindeks SINTA, 
laporan penelitian, dokumen keagamaan, fatwa, pendapat ulama, serta analisis media 
(artikel berita, opini, dan dokumentasi digital) yang relevan dengan fenomena 
kontroversi gus-gus. Prosedur pengumpulan data dilakukan melalui tahapan: (1) 
identifikasi literatur primer dan sekunder yang berkaitan dengan etika, moralitas, dan 
dinamika sosial-keagamaan di lingkungan pesantren; (2) seleksi sumber berdasarkan 
kredibilitas akademik dan relevansi konteks; (3) kategorisasi data ke dalam tema-tema 
seperti etika tokoh agama, otoritas moral, perilaku menyimpang, respon masyarakat, 



 

Jurnal PEMA Tarbiyah | E-ISSN: 2961-9289  
Vol. 4 No. 2 2025  164 

serta konstruksi kontroversi di media sosial; dan (4) verifikasi silang terhadap berbagai 
sumber untuk menghindari bias interpretasi. 

Analisis data menggunakan analisis isi (content analysis) dan analisis kritis (critical 
discourse analysis). Analisis isi digunakan untuk menafsirkan pesan, konsep, dan nilai 
moral yang muncul dalam teks, sementara analisis wacana kritis digunakan untuk 
menelusuri bagaimana narasi mengenai para gus dikonstruksi, diperdebatkan, dan 
diberi makna dalam ruang sosial-agama maupun ruang digital. Metode ini membantu 
membedakan antara norma etika ideal menurut teori, norma moralitas menurut ajaran 
agama, dan perilaku empiris yang memicu kontroversi publik. 

Temuan kemudian dibahas melalui pendekatan komparatif, yaitu 
membandingkan antara idealitas etika sebagaimana dijelaskan dalam literatur etis dan 
keagamaan dengan realitas perilaku gus yang direpresentasikan dalam berbagai sumber. 
Pendekatan ini sekaligus mengidentifikasi pola penyimpangan, akar persoalan, serta 
faktor sosial-budaya yang memengaruhi munculnya kontroversi. Dengan demikian, 
pendekatan library research memberi ruang bagi analisis yang mendalam, argumentatif, 
dan terukur, serta menghasilkan simpulan teoretis yang relevan tanpa harus 
menggunakan penelitian lapangan. 

 
HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Representasi Etika dan Moralitas Tokoh Gus-gus dalam Literatur, Media, dan 
Perspektif Keagamaan 

Dalam literatur mengenai kepemimpinan religius dan fungsi tokoh agama di 
masyarakat modern, sejumlah penelitian menekankan bahwa pemuka agama 
termasuk yang memiliki status “gus” memegang peran penting sebagai ankara moral 
(moral anchor) bagi komunitas Muslim. Sebagai contoh, dalam artikel “Strategic Roles 
of Religious Leaders in Shaping Islamic Youth Morality” ditemukan bahwa para 
pemimpin agama berperan fundamental melalui strategi dakwah adaptif di era 
digital, mentoring intensif, dan revitalisasi rumah ibadah, yang secara signifikan 
mempengaruhi pembentukan moral generasi muda. Pendekatan ini menggambarkan 
ekspektasi normatif terhadap figur religius: bukan hanya sebagai guru agama, tetapi 
sebagai penegak akhlak dan moralitas publik (Siregar & Madya, 2025). 

Secara tradisional, dalam konteks pesantren dan komunitas keagamaan di 
Jawa, status “gus” membawa modal sosial dan simbolik pewarisan legitimasi 
keagamaan dari kiai, serta kepercayaan masyarakat. Literatur klasik maupun modern 
menyatukan konsep bahwa tokoh agama seharusnya mampu menginternalisasi nilai-
nilai akhlak: jujur, amanah, tawadhu, menjaga adab dalam interaksi, dan 
menghindari perilaku negatif. Nilai-nilai ini, menurut teori etika keagamaan, bukan 
sekadar formalitas, melainkan landasan moral kehidupan beragama dan sosial 
(Sartono et al., 2025). 

Namun, ketika kita meninjau kasus-kasus kontemporer yang melibatkan 
tokoh gus, representasi ideal ini sering diuji secara tajam dan kadang terbantahkan. 
Kasus Gus Elham, misalnya, yang videonya viral karena mencium anak perempuan 
di atas panggung pengajian, memicu kecaman luas dari masyarakat, tokoh agama, 
dan pejabat negara.  Pemerintah melalui Kementerian Pemberdayaan Perempuan dan 
Perlindungan Anak (KemenPPPA) menyatakan bahwa tindakan tersebut “tidak 
pantas” walau pelaku memiliki status agama menandakan bahwa posisi sebagai 
pemuka agama tidak bisa dijadikan pembenaran otomatis atas tindakan yang 



 

Jurnal PEMA Tarbiyah | E-ISSN: 2961-9289  
Vol. 4 No. 2 2025  165 

melanggar moral atau norma sosial. Respons publik terhadap kasus seperti Gus 
Elham menunjukkan bahwa moralitas tokoh agama kini tidak lagi hanya diukur dari 
latar belakang keturunan atau gelar pesantren, melainkan dari konsistensi perilaku 
dan komitmen etis dalam kehidupan sehari-hari. Ketika tindakan seorang gus 
menyimpang dari norma akhlak yang diharapkan, legitimasi moralnya mudah 
terkikis dan masyarakat cenderung menuntut pertanggungjawaban. Kasus ini seolah 
menjadi titik balik: definisi “gus” sebagai pemimpin moral harus diterjemahkan 
kembali dalam konteks modern, dengan transparansi dan akuntabilitas (Fakhruddin, 
2025). 

Kemudian, dalam kasus lain, Gus Samsudin juga mendapat tuntutan hukum 
terkait konten viral pertukaran pasangan dalam dakwahnya suatu bentuk 
penyimpangan etika yang langsung berhadapan dengan norma sosial dan agama. 
Peristiwa ini kembali menegaskan bahwa status keagamaan tidak membebaskan 
seseorang dari evaluasi moral bahkan bisa lebih rentan kritikan, karena masyarakat 
menaruh harapan besar pada figur agama (Purwanti, 2024). 

Dari sudut pandang teori moral sosial, fenomena ini menunjukkan bahwa 
moralitas bukanlah sesuatu yang statis atau diwariskan otomatis melalui status sosial, 
melainkan hasil konstruksi sosial yang terus dibentuk melalui interaksi, pengawasan 
publik, dan norma kontemporer. Masyarakat modern termasuk generasi milenial dan 
gen Z cenderung menggunakan kacamata moral kritis, menilai tokoh agama 
berdasarkan perilaku nyata, bukan label atau warisan. Hal ini menuntut figur religius 
untuk menyesuaikan diri dengan tuntutan moral masyarakat yang berubah (Hesya, 
2025). 

Penggunaan media sosial dan ruang digital sebagai arena dakwah dan 
interaksi publik semakin memperluas ruang penilaian moral. Video/video pendek, 
potongan ceramah, atau dokumentasi kegiatan dakwah dengan cepat bisa menjadi 
viral sehingga reputasi seorang gus dapat dipersepsi ulang dalam hitungan jam. 
Dalam konteks ini, tindakan pribadi atau dakwah yang bermasalah tidak lagi bersifat 
elit atau privat, melainkan menjadi konsumsi publik luas. Hal ini memperkuat 
kebutuhan akan etika publik bahwa figur keagamaan dituntut menjaga konsistensi 
moral tidak hanya di ruang pesantren, tetapi di ruang digital dan sosial publik (Kasir 
& Awali, 2024). 

Kasus Gus Elham misalnya memperlihatkan bahwa tindakan yang mungkin 
dianggap biasa dalam konteks tradisional seperti mencium anak sebagai wujud kasih 
sayang ketika dimasukkan ke ruang publik dan dinilai lewat norma modern, bisa 
dibaca sebagai pelanggaran serius terhadap hak anak, adab, dan etika dakwah. 
Pemerintah dan masyarakat menuntut klarifikasi, pertanggungjawaban, dan evaluasi 
terhadap bagaimana otoritas keagamaan dilihat di masyarakat modern (Fakhruddin, 
2025). 

Disamping itu, kasus yang melibatkan Gus Miftah juga menjadi salah satu 
contoh representasi dinamika moralitas dan etika tokoh agama di ruang publik. 
Dalam pemberitaan yang beredar luas, Gus Miftah menuai kritik setelah videonya 
menyebut seorang pedagang es sebagai “goblok”, sehingga memunculkan 
perdebatan tentang adab dan etika seorang publik figur religius. Kasus ini dilaporkan 
oleh berbagai media dan menjadi sorotan akademisi, termasuk dosen Universitas 
Muhammadiyah Surabaya yang mengingatkan bahwa seorang tokoh agama 



 

Jurnal PEMA Tarbiyah | E-ISSN: 2961-9289  
Vol. 4 No. 2 2025  166 

memiliki tanggung jawab menjaga pilihan diksi, etika berbahasa, dan sensitivitas 
sosial dalam dakwah (Sahal, 2024). 

Secara etis, tindakan tersebut menimbulkan pertanyaan penting: apakah 
seorang ulama atau tokoh dakwah dapat menggunakan bahasa kasar dalam konteks 
ceramah atau interaksi publik? Dalam teori etika Islam, konsep akhlaq al-karimah 
menekankan prinsip berkata baik (qaulan ma’rūfā), lembut (qaulan layyinan), dan 
penuh hikmah (bil-hikmah) sebagai fondasi dakwah. Bahasa kasar menyalahi prinsip 
dakwah bil-hikmah yang dijelaskan oleh ulama klasik dan ditegaskan kembali dalam 
literatur modern tentang komunikasi dakwah. Secara khusus, teori public figure ethics 
menyatakan bahwa tokoh berpengaruh memiliki standar moral lebih tinggi karena 
ucapannya dapat membentuk persepsi sosial, meningkatkan stigma, atau 
menormalisasi perilaku verbal agresif di masyarakat (Rafidawati & Nurjanah, 2025). 

Selain itu, fenomena ini menunjukkan bagaimana ruang digital memengaruhi 
ekspektasi moral terhadap tokoh agama. Dalam ceramah konvensional di lingkungan 
pesantren, gaya komunikasi yang tegas atau humor kasar mungkin dianggap biasa. 
Namun ketika pernyataan tersebut tersebar di media sosial, konteks berubah total: 
audiens menjadi lebih luas, lebih heterogen, dan lebih sensitif terhadap isu martabat, 
kesetaraan, serta etika publik. Akibatnya, tindakan yang sebelumnya dianggap 
“lumrah” dapat dibaca sebagai pelanggaran moral dan ketidakpekaan sosial. Hal ini 
sejalan dengan teori contextual moral judgment yang menjelaskan bahwa standar moral 
masyarakat berubah sesuai konteks sosial dan teknologi (Effendi & Ridwan, 2022). 

Kasus Gus Miftah juga memperlihatkan bahwa otoritas moral tokoh agama 
kini berada di bawah pengawasan publik yang ketat. Kepemimpinan religius digital 
menegaskan bahwa reputasi tokoh agama sangat dipengaruhi oleh cara mereka 
mengelola citra, bahasa, dan interaksi di media sosial (Enjang & Supandi, 2025). 
Reaksi terhadap kasus ini menunjukkan bahwa masyarakat menuntut para gus dan 
kiai untuk mengedepankan etika publik, kesantunan verbal, dan teladan moral. 
Sebagaimana ditegaskan oleh berbagai penelitian tentang etika dakwah modern, 
publik mengharapkan tokoh agama tidak hanya menguasai ilmu agama, tetapi juga 
memahami dinamika komunikasi etis di ruang digital yang sangat sensitif terhadap 
ujaran merendahkan atau tidak etis (Lubis & Kadri, 2024). 

Dalam literatur akademik tentang kepemimpinan berbasis agama dan 
legitimasi publik, studi terbaru menunjukkan bahwa ketika elite religius terlibat 
skandal baik moral, korupsi, maupun kriminal legitimasi moral dan keagamaan 
mereka mudah runtuh, dan kepercayaan publik bisa bergeser cepat. Sebagai contoh, 
penelitian Religion-Based Leadership and Shifting Public Perceptions: The Case of Gus 
Muhdlor in Sidoarjo menunjukkan bahwa figur yang sebelumnya dianggap inspiratif 
kehilangan dukungan ketika terlibat skandal korupsi, menandakan bahwa “modal 
simbolik religius” bisa rapuh jika tidak disertai akuntabilitas dan kinerja moral 
konkret (Governance et al., 2025). 

Hasil kajian ini membawa implikasi penting bagi pemahaman etika dan 
moralitas tokoh agama dalam konteks kekinian: bahwa akhlak dan moralitas tidak 
bisa dilepaskan dari konteks sosial dan media. Status sebagai “gus” atau keturunan 
kiai tetap relevan, tetapi tidak cukup untuk menjamin bahwa seseorang akan menjadi 
teladan moral. Kepemimpinan religius harus dibarengi dengan kesadaran akan 
tanggung jawab publik, transparansi dalam dakwah, dan sensitivitas terhadap nilai 
moral yang berkembang di masyarakat modern. 



 

Jurnal PEMA Tarbiyah | E-ISSN: 2961-9289  
Vol. 4 No. 2 2025  167 

 
2. Analisis Sosial-Agama terhadap Dinamika Kontroversi Gus-gus di Pulau Jawa 

Fenomena kontroversi yang melibatkan sejumlah tokoh berstatus “gus” di 
Pulau Jawa mencerminkan adanya perubahan signifikan dalam relasi antara otoritas 
keagamaan dan masyarakat modern. Pada masa tradisional, legitimasi seorang gus 
diterima secara otomatis karena faktor genealogis, kedekatan dengan struktur 
pesantren, atau keturunan dari seorang kiai karismatik. Namun dalam era digital, 
legitimasi tersebut tidak lagi bersifat absolut. Publik menilai ulang otoritas moral 
tokoh agama berdasarkan perilaku, rekam jejak, dan konsistensi etika di ruang 
publik. Perubahan ini menandakan bahwa otoritas keagamaan kini bergeser ke arah 
model legitimasi performatif, yang dibangun oleh perilaku etis dan kemampuan 
menjaga moral publik (Yusutria, 2023). 

Kasus Gus Elham menjadi contoh nyata bagaimana perilaku tokoh agama 
dapat dengan cepat menciptakan kegelisahan sosial. Dalam video yang beredar, Gus 
Elham terlihat mencium seorang anak perempuan di atas panggung pengajian. Kasus 
ini memicu reaksi kuat dari KemenPPPA, tokoh masyarakat, dan Majelis Ulama 
Indonesia yang menilai tindakan tersebut memiliki potensi mengarah pada child 
grooming. Respons ini menunjukkan bahwa masyarakat menuntut standar moral 
yang ketat pada ulama karena mereka menjadi rujukan etika. Kasus tersebut juga 
menunjukkan bahwa norma keagamaan terkait adab interaksi dengan anak kini 
berada di bawah pengawasan publik yang lebih sensitif terhadap isu perlindungan 
anak (Fakhruddin, 2025). 

Dalam perspektif sosial-agama, kasus Gus Elham memperlihatkan terjadinya 
benturan antara norma tradisional dan norma modern. Pada sebagian masyarakat, 
tindakan mencium anak dianggap wajar sebagai ekspresi kasih sayang. Namun 
dalam konteks publik dan terekam secara digital, tindakan tersebut direinterpretasi 
melalui norma hukum, etika publik, dan sensitivitas sosial kontemporer. Fenomena 
ini menggambarkan bagaimana ruang digital menciptakan regime moral baru, di 
mana sikap yang sebelumnya diterima secara lokal dapat dipandang bermasalah oleh 
audiens yang lebih luas (Fakhruddin, 2025). 

Kasus Gus Samsudin, yang menghadapi tuntutan hukum karena membuat 
konten “tukar pasangan”, menunjukkan dimensi lain dari pergeseran moralitas 
publik terhadap tokoh agama. Konten dakwah yang menggunakan skenario ekstrem 
atau dramatis untuk menarik perhatian penonton menimbulkan kritik serius karena 
dianggap melecehkan nilai agama dan mencederai adab dakwah. Kejadian ini 
menunjukkan adanya fenomena komodifikasi dakwah, yaitu ketika dakwah berubah 
menjadi konsumsi digital dan sensasi, sehingga berpotensi mengorbankan nilai etika 
demi popularitas. Kritik masyarakat terhadap Gus Samsudin menegaskan bahwa 
publik tidak lagi mengizinkan tokoh agama memanfaatkan simbol agama untuk 
kepentingan sensasional (Purwanti, 2024). 

Secara sosiologis, kasus-kasus semacam ini mencerminkan adanya 
transformasi pada pola dakwah tokoh agama. Dakwah tidak hanya dilakukan di 
masjid atau pesantren, tetapi juga di media sosial, YouTube, TikTok, dan platform 
daring lainnya. Perpindahan ruang dakwah ini menuntut kemampuan adaptasi 
sekaligus menghadirkan risiko baru: apa pun yang disampaikan seorang tokoh 
agama di ruang digital dapat menjadi kontroversi apabila tidak disertai etika 
komunikasi yang baik. Ketidakhati-hatian dalam memilih konten atau narasi dapat 



 

Jurnal PEMA Tarbiyah | E-ISSN: 2961-9289  
Vol. 4 No. 2 2025  168 

menyebabkan erosi kepercayaan publik terhadap institusi pesantren dan ulama 
secara keseluruhan (Rizky et al., 2025). 

Kasus Gus Miftah, yang viral karena menyebut seorang pedagang es “goblok”, 
juga menambah daftar panjang problematika etika komunikasi publik yang 
melibatkan tokoh agama. Kritik akademisi Universitas Muhammadiyah Surabaya 
terhadap kasus ini menegaskan bahwa seorang publik figur religius seharusnya 
menjaga pilihan kata dan adab berbicara. Dalam perspektif etika keagamaan, ucapan 
kasar bertentangan dengan prinsip qaulan karīma, qaulan layyinan, dan bil-hikmah yang 
menjadi fondasi dakwah. Hal ini memperlihatkan bahwa dakwah yang mengandung 
unsur verbal agresif tidak lagi diterima oleh publik modern yang menuntut 
keteladanan, kesantunan, dan empati dari tokoh agama (Sahal, 2024). 

Ketiga kasus tersebut mengungkap pola yang sama: terjadi ketidakselarasan 
antara status religius dan perilaku publik. Publik yang semakin kritis tidak lagi 
menerima otoritas keagamaan berdasarkan nama atau garis keturunan. Sebaliknya, 
masyarakat menilai tokoh agama berdasarkan konsistensi moral dan kesesuaian 
perilaku dengan ajaran agama. Fenomena ini sejalan dengan teori “moral 
accountability”, yaitu konsep bahwa semakin tinggi status moral seseorang di 
masyarakat, semakin tinggi pula tuntutan publik terhadapnya (Imbaruddin, 2016). 

Selain itu, dinamika kontroversi gus-gus juga memperlihatkan bagaimana 
tatanan sosial-keagamaan Jawa mengalami reorientasi moral. Pesantren sebagai 
institusi tradisional dituntut untuk memperkuat pengawasan internal terhadap para 
pewaris tradisi keagamaan. Masyarakat pun semakin aktif dalam mengkritisi 
perilaku tokoh agama melalui media sosial. Situasi ini memperkuat argumen bahwa 
otoritas keagamaan kini berada dalam proses renegosiasi, di mana publik memiliki 
peran besar dalam memvalidasi atau mencabut legitimasi moral seorang tokoh 
agama (Renaldi, 2025). 

Dilihat dari perspektif teori sosial agama, fenomena ini menunjukkan 
munculnya krisis kepercayaan parsial terhadap sebagian tokoh agama, namun tidak 
terhadap agama sebagai sistem nilai. Krisis ini muncul bukan karena masyarakat 
menolak ajaran agama, tetapi karena mereka tidak menerima perilaku yang dianggap 
menyimpang dari nilai agama. Oleh sebab itu, masalah ini lebih tepat dipahami 
sebagai krisis representasi moral, bukan krisis agama. Dengan kata lain, masyarakat 
tetap menghormati nilai Islam, tetapi mengkritisi individu yang dianggap gagal 
mempraktikkan nilai tersebut (Harahap et al., 2021). 

Dengan mempertimbangkan dinamika ini, penelitian ini menegaskan 
pentingnya membangun kembali standar etika publik bagi tokoh agama di era digital. 
Masyarakat mengharapkan seorang gus tidak hanya memiliki pengetahuan agama, 
tetapi juga kemampuan mengelola citra moral, etika komunikasi, dan sensitivitas 
sosial. Kasus-kasus kontroversial ini memberikan pelajaran bahwa otoritas 
keagamaan harus bersifat akuntabel, adaptif, dan transparan, sehingga legitimasi 
moral dapat kembali terjaga di tengah perubahan sosial yang cepat. Dengan 
demikian, analisis sosial-agama terhadap dinamika kontroversi gus-gus di Pulau 
Jawa menjadi kontribusi penting bagi upaya rekonstruksi etika keagamaan dalam 
ruang publik modern. 

 
KESIMPULAN 



 

Jurnal PEMA Tarbiyah | E-ISSN: 2961-9289  
Vol. 4 No. 2 2025  169 

Analisis terhadap dinamika kontroversi tokoh gus-gus di Pulau Jawa 
menunjukkan bahwa etika dan moralitas figur agama kini berada dalam sorotan publik 
yang jauh lebih ketat dibanding era sebelumnya. Status keagamaan dan legitimasi 
genealogis tidak lagi otomatis menjamin penerimaan sosial, karena masyarakat modern 
menilai pemuka agama melalui konsistensi perilaku, sensitivitas sosial, dan adab 
komunikasi di ruang publik maupun digital. Kasus-kasus seperti tindakan Gus Elham 
yang dinilai melanggar etika perlindungan anak, konten Gus Samsudin yang dianggap 
menormalisasi perilaku tidak senonoh dalam dakwah, serta ujaran kasar Gus Miftah 
yang memantik kritik mengenai adab seorang ulama, semuanya memperlihatkan bahwa 
ekspektasi moral terhadap tokoh agama mengalami pergeseran menuju standar 
akuntabilitas publik yang lebih tinggi. Fenomena ini menegaskan bahwa krisis yang 
muncul bukanlah krisis agama, melainkan krisis representasi moral sebagian figur 
religius. Oleh karena itu, penelitian ini merekomendasikan pentingnya rekonstruksi 
etika publik bagi tokoh agama melalui pendidikan akhlak yang lebih intensif di 
pesantren, penguatan literasi digital bagi para da’i, serta pembentukan kode etik dakwah 
yang relevan dengan tantangan era media sosial. Selain itu, lembaga keagamaan perlu 
memperkuat mekanisme evaluasi internal untuk memastikan bahwa pewaris otoritas 
religius benar-benar mencerminkan nilai Islam secara komprehensif. Masyarakat pun 
perlu didorong untuk lebih selektif dalam memilih figur agama yang dijadikan rujukan, 
dengan mengutamakan rekam jejak moral, integritas, dan kapasitas komunikasi etis. 
Dengan demikian, kepercayaan publik terhadap otoritas keagamaan dapat tetap terjaga 
dan berfungsi konstruktif dalam kehidupan sosial-keagamaan kontemporer. 

 
DAFTAR PUSTAKA 

Amaliyah, E. I. (2025). Routinizing Charisma: The Rise of Gus and The Transformation 
of Pesantren in Jepara, Indonesia. Jurnal Sosiologi Reflektif, 19(2), 401–428. 

Ardona, T. F., & Nasar, I. (2025). Narasi Hadis di Media Sosial: Adab Komunikasi dalam 
Dakwah Gus Miftah dan Pembentukan Otoritas Keagamaan. Jurnal Exact: Kajian 
Kemahasiswaan, 3(1), 217–230. 

Effendi, D. I., & Ridwan, A. (2022). Dakwah dan Media Massa: Perspektif Sosiologi dan Budaya 
Populer (2 ed.). Yayasan Lidzikri. 

Enjang, & Supandi, D. (2025). Dampak Media Sosial terhadap Identitas Keagamaan 
Muslim Pada Abad Ke-21 Perspektif Sosial dan Budaya. AL-AFKAR: Journal for 
Islamic Studies, 8(1), 1600–1610. 

Fakhruddin, M. (2025). Kasus Gus Elham Cium Anak Perempuan, Menteri PPPA Minta 
Masyarakat Waspadai Praktik Child Grooming. MUI Digital. 
https://mui.or.id/baca/berita/kasus-gus-elham-cium-anak-perempuan-
menteri-pppa-minta-masyarakat-waspadai-praktik-child-grooming 

Fitriani, M. I. (2021). Kepemimpinan Pendidikan (Teori dan Aplikasinya dalam Pengembangan 
“Basis Religius” Madrasah). Pusat Penelitian dan Publikasi Ilmiah LP2M UIN 
Mataram. 

Governance, J., Uma, P. S., Fadiyah, I., & Fauzi, A. M. (2025). Religion-Based Leadership and 
Shifting Public Perceptions : The Case of Gus Muhdlor in Sidoarjo. 13(2), 229–237. 
https://doi.org/10.31289/jppuma.v13i2.15467 

Hamzah, A. (2022). Metode Penelitian Keperpustakaan (Library Research). Rajawali Press. 
Harahap, S. M., Siregar, F. A., & Harahap, D. (2021). Nilai-nilai dan Praktik Moderasi 

Beragama Berbasis Kearifan Lokal di Sumatera Utara. Merdeka Kreasi. 



 

Jurnal PEMA Tarbiyah | E-ISSN: 2961-9289  
Vol. 4 No. 2 2025  170 

Hatmini, S. S., & Nugroho, A. Y. (2025). Kontestasi Budaya dan Respons Negara terhadap 
Penerimaan LGBT: Perbandingan Antara Indonesia dan Model Inklusivitas di 
Eropa. Journal of Political Issues, 6(2), 146–155. 

Hazan, Ramadhani, R., & Mutmainnah. (2025). Konsep Dasar Etika. Journal Papyrus: 
Sosial, Humaniora, Perpustakaan dan Informasi |, 4(2), 55–62. 

Hesya, A. F. (2025). Cara Mendidik Anak Masa Kini. Manggu Makmur Tanjung Lestari. 
Imbaruddin, A. (2016). Birokrasi, Akuntabilitas dan Kinerja. De La Macca. 
Kasir, I., & Awali, S. (2024). Peran Dakwah Digital dalam Menyebarkan Pesan Islam di 

Era Modern. Jurnal An-Nasyr: Jurnal Dakwah dalam Mata Tinta, 11(1), 59–68. 
Kuswana, D., & Pauzian, M. H. (2023). Religious Authority in the New Media Era: Sabilul 

Huda Islamic Boarding School Da’wah on Social Media. Ilmu Dakwah: Academic 
Journal for Homiletic Studies, 17(2), 415–444. 

Laili, N. H., & Fauzi, A. (2024). Upaya Melestarikan Tradisi Keagamaan Aswaja: Studi 
Kasus Pondok Pesantren al-Falah Sumber Gayam Pamekasan. Jurnal Studi 
Pendidikan, 5(2), 88–102. 

Lubis, Y. M., & Kadri, W. N. (2024). Ujaran Kebencian di Era Digital (Perspektif Etika 
Komunikasi AL-Quran dan Solusinya). BUSYRO: Jurnal Dakwah dan Komunkasi 
Islam, 6(1), 1–17. 

Mufrida, I., & Pratiwi, C. S. (2025). Analisis Dampak Dakwah Gus Iqdam terhadap 
Dinamika Sosial dan Keagamaan: Studi Kasus pada Masyarakat Karanggayam 
Blitar. Ikhlas: Jurnal Ilmiah Pendidikan Islam, 2(3), 302–319. 

Purwanti, F. (2024). Gus Samsudin Dituntut 2,5 Tahun Penjara di Kasus Konten Tukar 
Pasangan. DetikNews. https://news.detik.com/berita/d-7430646/gus-samsudin-
dituntut-2-5-tahun-penjara-di-kasus-konten-tukar-pasangan 

Rafidawati, M., & Nurjanah, T. (2025). Etika Komunikasi Perspektif Agama Islam. Al-
Akmal: Jurnal Studi Islam, 4(1), 43–57. 

Renaldi, M. H. (2025). Negosiasi Otoritas Keagamaan dan Dinamika Ruang Publik Islam. 
Jurnal Pemikiran IMM, 1(1), 1–17. 

Riawan, D. K. (2023). Pembentukan Akhlak Moral Santri di Pondok Pesantren sebagai 
Tujuan Utama Pendidikan dengan Kurikulum Berbasis Agama. Seminar Nasional 
Universitas Negeri Surabaya 2023, 653–661. 

Rizky, F. I., Faridah, N., Sholichah, A., Naya, A., & Siswanto, A. H. (2025). Transformasi 
Metodologi Dakwah dalam Era Teknologi Informasi. Menulis: Jurnal Penelitian 
Nusantara, 1(6), 624–629. 

Sahal, U. (2024). Viral Gus Miftah Sebut Penjual Es Goblok, Dosen UM Surabaya Ingatakan 
Soal Adab Publik Figur. UM Surabaya. https://www.um-
surabaya.ac.id/article/viral-gus-miftah-sebut-penjual-es-goblok-dosen-um-
surabaya-ingatakan-soal-adab-publik-figur 

Sartono, Fahmi, A. Z., & Ahyani, H. (2025). Islamic Mindset 6.0: Meracik Islam Kontekstual 
dalam Pendidikan, Karakter, dan Etika di Dunia Modern. Widina Media Utama. 

Siregar, M. N., & Madya, E. B. (2025). Strategic Roles of Religious Leaders in Shaping 
Islamic Youth Morality. Indonesian Journal of Innovation Studies, 26(4), 1–13. 

Taufiqurrahman, T., Nugroho, N., & Firdaus, A. (2025). Dampak Gelar Keagamaan 
terhadap Otoritas Sosial: Studi Kritis terhadap Gus Miftah di Media Sosial Tiktok 
dalam Perspektif Budaya dan Agama. Ushuluna: Jurnal Ilmu Ushuluddin, 11(1), 64–
81. 

Turyani, I., Suharini, E., & Atmaja, H. T. (2024). Norma dan Nilai Adat Istiadat dalam 



 

Jurnal PEMA Tarbiyah | E-ISSN: 2961-9289  
Vol. 4 No. 2 2025  171 

Kehidupan Sehari-hari di Masyarakat. SOSIAL: Jurnal Ilmiah Pendidikan IPS, 2(2), 
234–243. 

Yusutria. (2023). Manajemen Pendidikan Berbasis Pesantren/Asrama. Jivaloka. 
 


