.éﬁ;.ﬁ JURNAL PEMA TARBIYAH

qzm" EISSN: 2961-9289
2 -# Volume 4, Nomor 2 2025. Page 160-170

http:/ /jurnaltarbivah.uinsu.ac.id /index.php/pematarbivah

ANALISIS ETIKA DAN MORALITAS TERHADAP KASUS GUS-GUS
DI PULAU JAWA: PERSPEKTIF SOSIAL DAN AGAMA
DALAM KONTEKS KONTROVERSI

Balqis!, Farah Ubaiyah?, Riska Safitri3, Syaroful Muabbad?, Fakhrurrozi®
12345nstitut Agama Islam Negeri Datuk Laksemana Bengkalis, Riau, Indonesia

Email: ibnatusolihin@gmail.com

ABSTRAK

Penelitian ini dilatarbelakangi oleh meningkatnya fenomena kontroversi yang melibatkan
sejumlah tokoh berstatus “gus” di Pulau Jawa yang memunculkan ketegangan antara idealitas
etika-moral dalam tradisi pesantren dan realitas perilaku tokoh agama di ruang publik digital.
Dalam konteks modern, otoritas keagamaan tidak lagi diterima secara otomatis berdasarkan
garis keturunan atau posisi sosial, melainkan dinilai melalui konsistensi etika, akhlak publik, dan
sensitivitas moral dalam interaksi sosial. Penelitian ini bertujuan menganalisis secara
komprehensif bagaimana kontroversi “gus” terbentuk, bagaimana moralitas tokoh agama
direpresentasikan, serta bagaimana masyarakat merespon dinamika tersebut dalam perspektif
etika normatif, moralitas sosial, dan konstruksi digital. Menggunakan metode penelitian
kepustakaan, data dikumpulkan melalui buku, jurnal, serta pemberitaan dan konten digital yang
relevan. Analisis dilakukan dengan content analysis dan critical discourse analysis untuk
membandingkan idealitas etika keagamaan dengan perilaku empiris para gus yang memicu
perdebatan publik. Hasil penelitian menunjukkan bahwa media digital menciptakan rezim moral
baru yang menuntut transparansi, kehati-hatian berbahasa, dan akuntabilitas publik yang lebih
tinggi bagi tokoh agama. Kontroversi yang melibatkan Gus Elham, Gus Samsudin, dan Gus
Miftah mengindikasikan rapuhnya legitimasi religius ketika perilaku tidak sejalan dengan nilai
akhlak. Penelitian ini menegaskan perlunya revitalisasi etika publik tokoh agama serta
penguatan pendidikan moral di pesantren agar otoritas keagamaan tetap relevan dan dipercaya
masyarakat.

Kata Kunci: Etika, Moralitas, Sosial, Agama.

ABSTRACT
This research is motivated by the increasing controversy surrounding a number of figures with the status
of "gus" (religious leaders) in Java, which has given rise to tensions between the ethical-moral ideals of
Islamic boarding schools (pesantren) and the reality of religious figures' behavior in the digital public
sphere. In the modern context, religious authority is no longer automatically accepted based on lineage or
social position, but rather is assessed through ethical consistency, public morality, and moral sensitivity in
social interactions. This research aims to comprehensively analyze how the "gus" controversy was formed,
how the morality of religious figures is represented, and how society responds to these dynamics from the
perspectives of normative ethics, social morality, and digital construction. Using library research methods,
data was collected through books, journals, relevant news and digital content. The analysis was conducted

Jurnal PEMA Tarbiyah | E-ISSN: 2961-9289
Vol. 4 No. 2 2025 160


http://jurnaltarbiyah.uinsu.ac.id/index.php/pematarbiyah
mailto:ibnatusolihin@gmail.com

using content analysis and critical discourse analysis to compare the ideals of religious ethics with the
empirical behavior of gus that sparked public debate. The results show that digital media creates a new
moral regime that demands greater transparency, careful language, and public accountability for religious
figures. The controversies involving Gus Elham, Gus Samsudin, and Gus Miftah indicate the fragility of
religious legitimacy when behavior deviates from moral values. This research emphasizes the need to
revitalize the public ethics of religious figures and strengthen moral education in Islamic boarding schools
(pesantren) to ensure religious authority remains relevant and trusted by the public.

Keywords: Ethics, Morality, Social, Religion.

PENDAHULUAN

Perkembangan dinamika sosial-keagamaan di Indonesia, khususnya di Pulau
Jawa, menunjukkan bahwa isu etika dan moralitas semakin mendapat perhatian luas
seiring meningkatnya kompleksitas interaksi masyarakat modern. Dalam kajian etika,
teori normatif seperti deontologi, teleologi, dan virtue ethics digunakan untuk memahami
perilaku individu maupun kelompok (Hazan et al., 2025), sedangkan dalam kajian
moralitas, teori konstruksionisme sosial melihat bagaimana norma dibentuk melalui
proses sosial dan budaya (Hatmini & Nugroho, 2025). Secara umum, teori-teori tersebut
berfungsi sebagai landasan untuk menilai benar atau salah suatu tindakan berdasarkan
nilai yang berlaku. Dalam konteks masyarakat Jawa yang sarat tradisi keagamaan, nilai
etika Islam dan norma sosial lokal juga menjadi rujukan penting. Namun, realitas empiris
memperlihatkan bahwa tidak semua perilaku yang muncul di masyarakat, terutama
yang melibatkan figur publik religius seperti para “gus”, sejalan dengan teori etika dan
moralitas yang dianut secara ideal (Turyani et al., 2024).

Fenomena kasus-kasus yang melibatkan para “gus”, yakni sebutan bagi
keturunan kiai atau pemuka pesantren di Pulau Jawa, menimbulkan pertanyaan serius
terkait integritas moral dan konsistensi etika keagamaan. Banyak teori tentang moral
leadership menekankan bahwa posisi seseorang sebagai tokoh agama mestinya diimbangi
tanggung jawab moral yang lebih tinggi, sebagaimana dijelaskan dalam konsep moral
exemplar. Namun, di tingkat empiris muncul berbagai kontroversi yang menyangkut
perilaku tidak etis, misinformasi, penyalahgunaan otoritas, hingga ketidaksesuaian
antara ucapan dan tindakan. Realitas ini menegaskan perlunya analisis lebih mendalam
mengenai bagaimana figur yang seharusnya menjadi sumber keteladanan justru terlibat
dalam tindakan yang memicu perdebatan publik. Kondisi tersebut menunjukkan adanya
kesenjangan antara idealitas teori etika dan praktik nyata yang terjadi di masyarakat
(Fitriani, 2021).

Dalam lima tahun terakhir terdapat sejumlah penelitian di jurnal terindeks SINTA
yang relevan dengan studi tentang figur “gus”, pesantren, otoritas keagamaan dan
dinamika moral-sosial, meskipun belum secara spesifik membahas “kasus kontroversi
gus-gus di Jawa”. Pertama, penelitian Routinizing Charisma: The Rise of Gus and The
Transformation of Pesantren in Jepara, Indonesia (2025) menunjukkan bagaimana proses
transmisi kepemimpinan dari “kiai” ke “gus” tidak sekadar regenerasi kelembagaan,
tetapi juga mendorong transformasi sosial-religius dalam lembaga pesantren agar
mampu beradaptasi dengan tantangan global (Amaliyah, 2025). Kedua, artikel Dampak
Gelar Keagamaan terhadap Otoritas Sosial: Studi Kritis terhadap Gus Miftah di Media Sosial
TikTok dalam Perspektif Budaya dan Agama (2025) mengkaji bagaimana gelar “Gus”
menjadi simbol legitimasi keagamaan dan social capital di era digital, serta bagaimana
otoritas tersebut dinegosiasikan ulang di ruang media sosial (Taufiqurrahman et al.,

Jurnal PEMA Tarbiyah | E-ISSN: 2961-9289
Vol. 4 No. 2 2025 161



2025). Ketiga, penelitian dalam jurnal dakwah, Religious Authority in the New Media Era:
Sabilul Huda Islamic Boarding School Da'wah on Social Media (2023), memaparkan
bagaimana pesantren dan aktor keagamaan menggunakan media sosial untuk dakwah
sehingga bentuk otoritas tradisional dipertaruhkan oleh logika digital dan persepsi
publik (Kuswana & Pauzian, 2023). Keempat, studi kasus Analisis Dampak Dakwah Gus
Igdam terhadap Dinamika Sosial dan Keagamaan: Studi Kasus pada Masyarakat Karanggayam
Blitar (2025) mencermati dampak sosial dan keagamaan dari aktivitas dakwah seorang
“gus” terhadap komunitas lokal, hal ini membuka perspektif empiris bagaimana peran
“gus” dapat mempengaruhi struktur sosial, moral, dan religius di masyarakat (Mufrida
& Pratiwi, 2025). Kelima, penelitian di bidang pendidikan pesantren dalam artikel Upaya
Melestarikan Tradisi Keagamaan Aswaja (Studi Kasus Pondok Pesantren al-Falah Sumber
Gayam Pamekasan) (2024) menunjukkan bagaimana pesantren secara institusional
mencoba mempertahankan tradisi Aswaja di tengah arus perubahan sosial dan
modernisasi relevan untuk memahami latar belakang normatif dan nilai dalam
komunitas pesantren (Laili & Fauzi, 2024).

Meski sudah ada studi-studi tersebut, terdapat kekosongan penelitian (research
gap) yang cukup jelas: tidak ada penelitian 2023-2025 yang secara spesifik mengkaji
kontroversi yang menyeret figur “gus-gus” di Pulau Jawa, ditinjau dari perspektif etika,
moralitas, dan persepsi sosial keagamaan, terutama memerhatikan bagaimana gelar
“gus” dipertaruhkan, bagaimana media sosial mempengaruhi legitimasi moral, dan
bagaimana masyarakat merespon ketika norma moral dan religius dianggap dilanggar.
Penelitian-penelitian di atas umumnya fokus pada: kepemimpinan dan transformasi
kelembagaan pesantren, dakwah dan otoritas di media sosial, atau moderasi/tradisi
pesantren, tetapi belum ada yang mensintesis ketiga dimensi itu sebagai sebuah
fenomena “kontroversi gus-gus”. Novelty penelitian adalah bahwa akan mengisi celah
tersebut dengan pendekatan integratif: menganalisis kasus “gus-gus” sebagai
persimpangan antara etika keagamaan (normatif), moral sosial (komunitas & publik),
dan dinamika media publik/digital. Dengan demikian penelitian ini diharapkan
menghasilkan model analitis baru tentang bagaimana otoritas keagamaan tradisional
(gus) diuji dalam konteks modern baik dari aspek nilai, legitimasi sosial, maupun
komunikasi publik, sebuah kontribusi teoritis dan empiris yang belum tersedia di
literatur saat ini.

Kesenjangan antara teori etika yang digagas para filosof maupun ulama klasik
dengan kenyataan perilaku sebagian gus menunjukkan adanya persoalan mendasar
dalam internalisasi nilai moral. Secara teoritis, seseorang yang dibesarkan dalam
lingkungan pesantren dipandang memiliki modal moral yang kuat, mengingat tradisi
pendidikan pesantren mengekspos santri pada ajaran akhlak, adab, dan integritas
(Riawan, 2023). Namun dalam praktik, beberapa kasus kontroversi memperlihatkan
perilaku yang tidak mencerminkan nilai-nilai tersebut. Upaya perbaikan telah dilakukan
oleh organisasi keagamaan, pesantren, maupun komunitas sosial melalui edukasi,
klarifikasi publik, dan pengawasan perilaku tokoh agama. Meski demikian, kenyataan
menunjukkan bahwa respons tersebut sering kali bersifat reaktif dan belum menyentuh
akar masalah terkait konstruksi moral modern yang dipengaruhi oleh media,
popularitas, dan tekanan publik.

Penelitian ini penting dilakukan mengingat posisi strategis para gus sebagai figur
publik yang memiliki pengaruh besar dalam pembentukan opini masyarakat, terutama
dalam isu agama dan sosial. Dari sudut pandang keilmuan, penelitian ini dapat

Jurnal PEMA Tarbiyah | E-ISSN: 2961-9289
Vol. 4 No. 2 2025 162



memperkaya literatur etika publik, moralitas keagamaan, dan studi sosial tentang elite
religius. Secara praktis, penelitian ini memberikan kontribusi dalam pemetaan masalah
yang berkaitan dengan ketidaksesuaian etika dan moralitas tokoh agama, sehingga dapat
menjadi bahan pertimbangan dalam menyusun kebijakan penguatan karakter di
pesantren. Jika fenomena ini dibiarkan tanpa kajian akademis, akan muncul risiko
degradasi kepercayaan masyarakat terhadap pesantren serta melemahnya otoritas moral
tokoh agama yang selama ini menjadi pilar sosial.

Dari sudut pandang empiris, berbagai reaksi masyarakat terhadap kontroversi
gus-gus menunjukkan adanya kegelisahan kolektif terhadap perubahan wajah otoritas
keagamaan. Media sosial menjadi ruang utama di mana diskursus mengenai perilaku
tidak etis tokoh agama menyebar dengan cepat, memicu polarisasi dan penilaian moral
yang beragam (Ardona & Nasar, 2025). Tanpa kajian ilmiah yang objektif, interpretasi
masyarakat cenderung dipengaruhi oleh emosi dan bias kelompok. Kondisi ini
mempertegas pentingnya penelitian yang mampu memberikan pemahaman
komprehensif mengenai akar persoalan, pola perilaku, serta dampak sosial kontroversi
tersebut. Kajian ini juga akan membantu menilai apakah persoalan ini bersifat individual,
struktural, atau akibat perubahan sosial yang lebih luas di masyarakat pesantren.

Dengan demikian, penelitian ini mendudukkan isu etika dan moralitas para gus
bukan hanya sebagai fenomena insidental, tetapi sebagai bagian dari perubahan sosial
yang tengah berlangsung. Analisis mendalam mengenai nilai moral, struktur sosial
agama, serta respon masyarakat akan membuka pemahaman baru mengenai bagaimana
otoritas keagamaan dipertahankan atau mengalami krisis. Apabila persoalan ini
diabaikan, dikhawatirkan terjadi erosi nilai-nilai moral masyarakat serta menurunnya
kualitas kepemimpinan religius. Sebaliknya, jika penelitian ini dilakukan, manfaat besar
akan diperoleh berupa rekomendasi ilmiah yang mampu menjadi pijakan dalam
penguatan akhlak, perbaikan sistem pendidikan pesantren, dan pembinaan etika publik
bagi tokoh agama. Hal inilah yang menjadikan penelitian ini sangat signifikan untuk
dilakukan.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan [library research atau penelitian
kepustakaan, yaitu metode yang memusatkan kajian pada sumber-sumber tertulis
sebagai basis analisis ilmiah. Pendekatan ini dipilih karena fokus penelitian terletak pada
pemahaman konseptual, teoritis, dan interpretatif mengenai isu etika dan moralitas
tokoh agama dalam hal ini para gus di Pulau Jawa beserta dinamika sosial dan religius
yang menyertai kontroversi tersebut. Penelitian kepustakaan memungkinkan peneliti
menelusuri teori etika normatif (seperti deontologi, teleologi, dan virtue ethics), teori
moralitas sosial, konsep kepemimpinan religius, serta literatur tentang otoritas pesantren
sebagai kerangka analisis utama (Hamzah, 2022).

Data utama penelitian ini berasal dari buku, artikel jurnal terindeks SINTA,
laporan penelitian, dokumen keagamaan, fatwa, pendapat ulama, serta analisis media
(artikel berita, opini, dan dokumentasi digital) yang relevan dengan fenomena
kontroversi gus-gus. Prosedur pengumpulan data dilakukan melalui tahapan: (1)
identifikasi literatur primer dan sekunder yang berkaitan dengan etika, moralitas, dan
dinamika sosial-keagamaan di lingkungan pesantren; (2) seleksi sumber berdasarkan
kredibilitas akademik dan relevansi konteks; (3) kategorisasi data ke dalam tema-tema
seperti etika tokoh agama, otoritas moral, perilaku menyimpang, respon masyarakat,

Jurnal PEMA Tarbiyah | E-ISSN: 2961-9289
Vol. 4 No. 2 2025 163



serta konstruksi kontroversi di media sosial; dan (4) verifikasi silang terhadap berbagai
sumber untuk menghindari bias interpretasi.

Analisis data menggunakan analisis isi (content analysis) dan analisis kritis (critical
discourse analysis). Analisis isi digunakan untuk menafsirkan pesan, konsep, dan nilai
moral yang muncul dalam teks, sementara analisis wacana kritis digunakan untuk
menelusuri bagaimana narasi mengenai para gus dikonstruksi, diperdebatkan, dan
diberi makna dalam ruang sosial-agama maupun ruang digital. Metode ini membantu
membedakan antara norma etika ideal menurut teori, norma moralitas menurut ajaran
agama, dan perilaku empiris yang memicu kontroversi publik.

Temuan kemudian dibahas melalui pendekatan komparatif, yaitu
membandingkan antara idealitas etika sebagaimana dijelaskan dalam literatur etis dan
keagamaan dengan realitas perilaku gus yang direpresentasikan dalam berbagai sumber.
Pendekatan ini sekaligus mengidentifikasi pola penyimpangan, akar persoalan, serta
faktor sosial-budaya yang memengaruhi munculnya kontroversi. Dengan demikian,
pendekatan library research memberi ruang bagi analisis yang mendalam, argumentatif,
dan terukur, serta menghasilkan simpulan teoretis yang relevan tanpa harus
menggunakan penelitian lapangan.

HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Representasi Etika dan Moralitas Tokoh Gus-gus dalam Literatur, Media, dan
Perspektif Keagamaan

Dalam literatur mengenai kepemimpinan religius dan fungsi tokoh agama di
masyarakat modern, sejumlah penelitian menekankan bahwa pemuka agama
termasuk yang memiliki status “gus” memegang peran penting sebagai ankara moral
(moral anchor) bagi komunitas Muslim. Sebagai contoh, dalam artikel “Strategic Roles
of Religious Leaders in Shaping Islamic Youth Morality” ditemukan bahwa para
pemimpin agama berperan fundamental melalui strategi dakwah adaptif di era
digital, mentoring intensif, dan revitalisasi rumah ibadah, yang secara signifikan
mempengaruhi pembentukan moral generasi muda. Pendekatan ini menggambarkan
ekspektasi normatif terhadap figur religius: bukan hanya sebagai guru agama, tetapi
sebagai penegak akhlak dan moralitas publik (Siregar & Madya, 2025).

Secara tradisional, dalam konteks pesantren dan komunitas keagamaan di
Jawa, status “gus” membawa modal sosial dan simbolik pewarisan legitimasi
keagamaan dari kiai, serta kepercayaan masyarakat. Literatur klasik maupun modern
menyatukan konsep bahwa tokoh agama seharusnya mampu menginternalisasi nilai-
nilai akhlak: jujur, amanah, tawadhu, menjaga adab dalam interaksi, dan
menghindari perilaku negatif. Nilai-nilai ini, menurut teori etika keagamaan, bukan
sekadar formalitas, melainkan landasan moral kehidupan beragama dan sosial
(Sartono et al., 2025).

Namun, ketika kita meninjau kasus-kasus kontemporer yang melibatkan
tokoh gus, representasi ideal ini sering diuji secara tajam dan kadang terbantahkan.
Kasus Gus Elham, misalnya, yang videonya viral karena mencium anak perempuan
di atas panggung pengajian, memicu kecaman luas dari masyarakat, tokoh agama,
dan pejabat negara. Pemerintah melalui Kementerian Pemberdayaan Perempuan dan
Perlindungan Anak (KemenPPPA) menyatakan bahwa tindakan tersebut “tidak
pantas” walau pelaku memiliki status agama menandakan bahwa posisi sebagai
pemuka agama tidak bisa dijadikan pembenaran otomatis atas tindakan yang

Jurnal PEMA Tarbiyah | E-ISSN: 2961-9289
Vol. 4 No. 2 2025 164



melanggar moral atau norma sosial. Respons publik terhadap kasus seperti Gus
Elham menunjukkan bahwa moralitas tokoh agama kini tidak lagi hanya diukur dari
latar belakang keturunan atau gelar pesantren, melainkan dari konsistensi perilaku
dan komitmen etis dalam kehidupan sehari-hari. Ketika tindakan seorang gus
menyimpang dari norma akhlak yang diharapkan, legitimasi moralnya mudah
terkikis dan masyarakat cenderung menuntut pertanggungjawaban. Kasus ini seolah
menjadi titik balik: definisi “gus” sebagai pemimpin moral harus diterjemahkan
kembali dalam konteks modern, dengan transparansi dan akuntabilitas (Fakhruddin,
2025).

Kemudian, dalam kasus lain, Gus Samsudin juga mendapat tuntutan hukum
terkait konten viral pertukaran pasangan dalam dakwahnya suatu bentuk
penyimpangan etika yang langsung berhadapan dengan norma sosial dan agama.
Peristiwa ini kembali menegaskan bahwa status keagamaan tidak membebaskan
seseorang dari evaluasi moral bahkan bisa lebih rentan kritikan, karena masyarakat
menaruh harapan besar pada figur agama (Purwanti, 2024).

Dari sudut pandang teori moral sosial, fenomena ini menunjukkan bahwa
moralitas bukanlah sesuatu yang statis atau diwariskan otomatis melalui status sosial,
melainkan hasil konstruksi sosial yang terus dibentuk melalui interaksi, pengawasan
publik, dan norma kontemporer. Masyarakat modern termasuk generasi milenial dan
gen Z cenderung menggunakan kacamata moral kritis, menilai tokoh agama
berdasarkan perilaku nyata, bukan label atau warisan. Hal ini menuntut figur religius
untuk menyesuaikan diri dengan tuntutan moral masyarakat yang berubah (Hesya,
2025).

Penggunaan media sosial dan ruang digital sebagai arena dakwah dan
interaksi publik semakin memperluas ruang penilaian moral. Video/video pendek,
potongan ceramah, atau dokumentasi kegiatan dakwah dengan cepat bisa menjadi
viral sehingga reputasi seorang gus dapat dipersepsi ulang dalam hitungan jam.
Dalam konteks ini, tindakan pribadi atau dakwah yang bermasalah tidak lagi bersifat
elit atau privat, melainkan menjadi konsumsi publik luas. Hal ini memperkuat
kebutuhan akan etika publik bahwa figur keagamaan dituntut menjaga konsistensi
moral tidak hanya di ruang pesantren, tetapi di ruang digital dan sosial publik (Kasir
& Awali, 2024).

Kasus Gus Elham misalnya memperlihatkan bahwa tindakan yang mungkin
dianggap biasa dalam konteks tradisional seperti mencium anak sebagai wujud kasih
sayang ketika dimasukkan ke ruang publik dan dinilai lewat norma modern, bisa
dibaca sebagai pelanggaran serius terhadap hak anak, adab, dan etika dakwah.
Pemerintah dan masyarakat menuntut klarifikasi, pertanggungjawaban, dan evaluasi
terhadap bagaimana otoritas keagamaan dilihat di masyarakat modern (Fakhruddin,
2025).

Disamping itu, kasus yang melibatkan Gus Miftah juga menjadi salah satu
contoh representasi dinamika moralitas dan etika tokoh agama di ruang publik.
Dalam pemberitaan yang beredar luas, Gus Miftah menuai kritik setelah videonya
menyebut seorang pedagang es sebagai “goblok”, sehingga memunculkan
perdebatan tentang adab dan etika seorang publik figur religius. Kasus ini dilaporkan
oleh berbagai media dan menjadi sorotan akademisi, termasuk dosen Universitas
Muhammadiyah Surabaya yang mengingatkan bahwa seorang tokoh agama

Jurnal PEMA Tarbiyah | E-ISSN: 2961-9289
Vol. 4 No. 2 2025 165



memiliki tanggung jawab menjaga pilihan diksi, etika berbahasa, dan sensitivitas
sosial dalam dakwah (Sahal, 2024).

Secara etis, tindakan tersebut menimbulkan pertanyaan penting: apakah
seorang ulama atau tokoh dakwah dapat menggunakan bahasa kasar dalam konteks
ceramah atau interaksi publik? Dalam teori etika Islam, konsep akhlag al-karimah
menekankan prinsip berkata baik (gqaulan ma’rifa), lembut (gaulan layyinan), dan
penuh hikmah (bil-hikmah) sebagai fondasi dakwah. Bahasa kasar menyalahi prinsip
dakwah bil-hikmah yang dijelaskan oleh ulama klasik dan ditegaskan kembali dalam
literatur modern tentang komunikasi dakwah. Secara khusus, teori public figure ethics
menyatakan bahwa tokoh berpengaruh memiliki standar moral lebih tinggi karena
ucapannya dapat membentuk persepsi sosial, meningkatkan stigma, atau
menormalisasi perilaku verbal agresif di masyarakat (Rafidawati & Nurjanah, 2025).

Selain itu, fenomena ini menunjukkan bagaimana ruang digital memengaruhi
ekspektasi moral terhadap tokoh agama. Dalam ceramah konvensional di lingkungan
pesantren, gaya komunikasi yang tegas atau humor kasar mungkin dianggap biasa.
Namun ketika pernyataan tersebut tersebar di media sosial, konteks berubah total:
audiens menjadi lebih luas, lebih heterogen, dan lebih sensitif terhadap isu martabat,
kesetaraan, serta etika publik. Akibatnya, tindakan yang sebelumnya dianggap
“lumrah” dapat dibaca sebagai pelanggaran moral dan ketidakpekaan sosial. Hal ini
sejalan dengan teori contextual moral judgment yang menjelaskan bahwa standar moral
masyarakat berubah sesuai konteks sosial dan teknologi (Effendi & Ridwan, 2022).

Kasus Gus Miftah juga memperlihatkan bahwa otoritas moral tokoh agama
kini berada di bawah pengawasan publik yang ketat. Kepemimpinan religius digital
menegaskan bahwa reputasi tokoh agama sangat dipengaruhi oleh cara mereka
mengelola citra, bahasa, dan interaksi di media sosial (Enjang & Supandi, 2025).
Reaksi terhadap kasus ini menunjukkan bahwa masyarakat menuntut para gus dan
kiai untuk mengedepankan etika publik, kesantunan verbal, dan teladan moral.
Sebagaimana ditegaskan oleh berbagai penelitian tentang etika dakwah modern,
publik mengharapkan tokoh agama tidak hanya menguasai ilmu agama, tetapi juga
memahami dinamika komunikasi etis di ruang digital yang sangat sensitif terhadap
ujaran merendahkan atau tidak etis (Lubis & Kadri, 2024).

Dalam literatur akademik tentang kepemimpinan berbasis agama dan
legitimasi publik, studi terbaru menunjukkan bahwa ketika elite religius terlibat
skandal baik moral, korupsi, maupun kriminal legitimasi moral dan keagamaan
mereka mudah runtuh, dan kepercayaan publik bisa bergeser cepat. Sebagai contoh,
penelitian Religion-Based Leadership and Shifting Public Perceptions: The Case of Gus
Muhdlor in Sidoarjo menunjukkan bahwa figur yang sebelumnya dianggap inspiratif
kehilangan dukungan ketika terlibat skandal korupsi, menandakan bahwa “modal
simbolik religius” bisa rapuh jika tidak disertai akuntabilitas dan kinerja moral
konkret (Governance et al., 2025).

Hasil kajian ini membawa implikasi penting bagi pemahaman etika dan
moralitas tokoh agama dalam konteks kekinian: bahwa akhlak dan moralitas tidak
bisa dilepaskan dari konteks sosial dan media. Status sebagai “gus” atau keturunan
kiai tetap relevan, tetapi tidak cukup untuk menjamin bahwa seseorang akan menjadi
teladan moral. Kepemimpinan religius harus dibarengi dengan kesadaran akan
tanggung jawab publik, transparansi dalam dakwah, dan sensitivitas terhadap nilai
moral yang berkembang di masyarakat modern.

Jurnal PEMA Tarbiyah | E-ISSN: 2961-9289
Vol. 4 No. 2 2025 166



2. Analisis Sosial-Agama terhadap Dinamika Kontroversi Gus-gus di Pulau Jawa

Fenomena kontroversi yang melibatkan sejumlah tokoh berstatus “gus” di
Pulau Jawa mencerminkan adanya perubahan signifikan dalam relasi antara otoritas
keagamaan dan masyarakat modern. Pada masa tradisional, legitimasi seorang gus
diterima secara otomatis karena faktor genealogis, kedekatan dengan struktur
pesantren, atau keturunan dari seorang kiai karismatik. Namun dalam era digital,
legitimasi tersebut tidak lagi bersifat absolut. Publik menilai ulang otoritas moral
tokoh agama berdasarkan perilaku, rekam jejak, dan konsistensi etika di ruang
publik. Perubahan ini menandakan bahwa otoritas keagamaan kini bergeser ke arah
model legitimasi performatif, yang dibangun oleh perilaku etis dan kemampuan
menjaga moral publik (Yusutria, 2023).

Kasus Gus Elham menjadi contoh nyata bagaimana perilaku tokoh agama
dapat dengan cepat menciptakan kegelisahan sosial. Dalam video yang beredar, Gus
Elham terlihat mencium seorang anak perempuan di atas panggung pengajian. Kasus
ini memicu reaksi kuat dari KemenPPPA, tokoh masyarakat, dan Majelis Ulama
Indonesia yang menilai tindakan tersebut memiliki potensi mengarah pada child
grooming. Respons ini menunjukkan bahwa masyarakat menuntut standar moral
yang ketat pada ulama karena mereka menjadi rujukan etika. Kasus tersebut juga
menunjukkan bahwa norma keagamaan terkait adab interaksi dengan anak kini
berada di bawah pengawasan publik yang lebih sensitif terhadap isu perlindungan
anak (Fakhruddin, 2025).

Dalam perspektif sosial-agama, kasus Gus Elham memperlihatkan terjadinya
benturan antara norma tradisional dan norma modern. Pada sebagian masyarakat,
tindakan mencium anak dianggap wajar sebagai ekspresi kasih sayang. Namun
dalam konteks publik dan terekam secara digital, tindakan tersebut direinterpretasi
melalui norma hukum, etika publik, dan sensitivitas sosial kontemporer. Fenomena
ini menggambarkan bagaimana ruang digital menciptakan regime moral baru, di
mana sikap yang sebelumnya diterima secara lokal dapat dipandang bermasalah oleh
audiens yang lebih luas (Fakhruddin, 2025).

Kasus Gus Samsudin, yang menghadapi tuntutan hukum karena membuat
konten “tukar pasangan”, menunjukkan dimensi lain dari pergeseran moralitas
publik terhadap tokoh agama. Konten dakwah yang menggunakan skenario ekstrem
atau dramatis untuk menarik perhatian penonton menimbulkan kritik serius karena
dianggap melecehkan nilai agama dan mencederai adab dakwah. Kejadian ini
menunjukkan adanya fenomena komodifikasi dakwabh, yaitu ketika dakwah berubah
menjadi konsumsi digital dan sensasi, sehingga berpotensi mengorbankan nilai etika
demi popularitas. Kritik masyarakat terhadap Gus Samsudin menegaskan bahwa
publik tidak lagi mengizinkan tokoh agama memanfaatkan simbol agama untuk
kepentingan sensasional (Purwanti, 2024).

Secara sosiologis, kasus-kasus semacam ini mencerminkan adanya
transformasi pada pola dakwah tokoh agama. Dakwah tidak hanya dilakukan di
masjid atau pesantren, tetapi juga di media sosial, YouTube, TikTok, dan platform
daring lainnya. Perpindahan ruang dakwah ini menuntut kemampuan adaptasi
sekaligus menghadirkan risiko baru: apa pun yang disampaikan seorang tokoh
agama di ruang digital dapat menjadi kontroversi apabila tidak disertai etika
komunikasi yang baik. Ketidakhati-hatian dalam memilih konten atau narasi dapat

Jurnal PEMA Tarbiyah | E-ISSN: 2961-9289
Vol. 4 No. 2 2025 167



menyebabkan erosi kepercayaan publik terhadap institusi pesantren dan ulama
secara keseluruhan (Rizky et al., 2025).

Kasus Gus Miftah, yang viral karena menyebut seorang pedagang es “goblok”,
juga menambah daftar panjang problematika etika komunikasi publik yang
melibatkan tokoh agama. Kritik akademisi Universitas Muhammadiyah Surabaya
terhadap kasus ini menegaskan bahwa seorang publik figur religius seharusnya
menjaga pilihan kata dan adab berbicara. Dalam perspektif etika keagamaan, ucapan
kasar bertentangan dengan prinsip gaulan karima, gaulan layyinan, dan bil-hikmah yang
menjadi fondasi dakwah. Hal ini memperlihatkan bahwa dakwah yang mengandung
unsur verbal agresif tidak lagi diterima oleh publik modern yang menuntut
keteladanan, kesantunan, dan empati dari tokoh agama (Sahal, 2024).

Ketiga kasus tersebut mengungkap pola yang sama: terjadi ketidakselarasan
antara status religius dan perilaku publik. Publik yang semakin kritis tidak lagi
menerima otoritas keagamaan berdasarkan nama atau garis keturunan. Sebaliknya,
masyarakat menilai tokoh agama berdasarkan konsistensi moral dan kesesuaian
perilaku dengan ajaran agama. Fenomena ini sejalan dengan teori “moral
accountability”, yaitu konsep bahwa semakin tinggi status moral seseorang di
masyarakat, semakin tinggi pula tuntutan publik terhadapnya (Imbaruddin, 2016).

Selain itu, dinamika kontroversi gus-gus juga memperlihatkan bagaimana
tatanan sosial-keagamaan Jawa mengalami reorientasi moral. Pesantren sebagai
institusi tradisional dituntut untuk memperkuat pengawasan internal terhadap para
pewaris tradisi keagamaan. Masyarakat pun semakin aktif dalam mengkritisi
perilaku tokoh agama melalui media sosial. Situasi ini memperkuat argumen bahwa
otoritas keagamaan kini berada dalam proses renegosiasi, di mana publik memiliki
peran besar dalam memvalidasi atau mencabut legitimasi moral seorang tokoh
agama (Renaldi, 2025).

Dilihat dari perspektif teori sosial agama, fenomena ini menunjukkan
munculnya krisis kepercayaan parsial terhadap sebagian tokoh agama, namun tidak
terhadap agama sebagai sistem nilai. Krisis ini muncul bukan karena masyarakat
menolak ajaran agama, tetapi karena mereka tidak menerima perilaku yang dianggap
menyimpang dari nilai agama. Oleh sebab itu, masalah ini lebih tepat dipahami
sebagai krisis representasi moral, bukan krisis agama. Dengan kata lain, masyarakat
tetap menghormati nilai Islam, tetapi mengkritisi individu yang dianggap gagal
mempraktikkan nilai tersebut (Harahap et al., 2021).

Dengan mempertimbangkan dinamika ini, penelitian ini menegaskan
pentingnya membangun kembali standar etika publik bagi tokoh agama di era digital.
Masyarakat mengharapkan seorang gus tidak hanya memiliki pengetahuan agama,
tetapi juga kemampuan mengelola citra moral, etika komunikasi, dan sensitivitas
sosial. Kasus-kasus kontroversial ini memberikan pelajaran bahwa otoritas
keagamaan harus bersifat akuntabel, adaptif, dan transparan, sehingga legitimasi
moral dapat kembali terjaga di tengah perubahan sosial yang cepat. Dengan
demikian, analisis sosial-agama terhadap dinamika kontroversi gus-gus di Pulau
Jawa menjadi kontribusi penting bagi upaya rekonstruksi etika keagamaan dalam
ruang publik modern.

KESIMPULAN

Jurnal PEMA Tarbiyah | E-ISSN: 2961-9289
Vol. 4 No. 2 2025 168



Analisis terhadap dinamika kontroversi tokoh gus-gus di Pulau Jawa
menunjukkan bahwa etika dan moralitas figur agama kini berada dalam sorotan publik
yang jauh lebih ketat dibanding era sebelumnya. Status keagamaan dan legitimasi
genealogis tidak lagi otomatis menjamin penerimaan sosial, karena masyarakat modern
menilai pemuka agama melalui konsistensi perilaku, sensitivitas sosial, dan adab
komunikasi di ruang publik maupun digital. Kasus-kasus seperti tindakan Gus Elham
yang dinilai melanggar etika perlindungan anak, konten Gus Samsudin yang dianggap
menormalisasi perilaku tidak senonoh dalam dakwah, serta ujaran kasar Gus Miftah
yang memantik kritik mengenai adab seorang ulama, semuanya memperlihatkan bahwa
ekspektasi moral terhadap tokoh agama mengalami pergeseran menuju standar
akuntabilitas publik yang lebih tinggi. Fenomena ini menegaskan bahwa krisis yang
muncul bukanlah krisis agama, melainkan krisis representasi moral sebagian figur
religius. Oleh karena itu, penelitian ini merekomendasikan pentingnya rekonstruksi
etika publik bagi tokoh agama melalui pendidikan akhlak yang lebih intensif di
pesantren, penguatan literasi digital bagi para da’i, serta pembentukan kode etik dakwah
yang relevan dengan tantangan era media sosial. Selain itu, lembaga keagamaan perlu
memperkuat mekanisme evaluasi internal untuk memastikan bahwa pewaris otoritas
religius benar-benar mencerminkan nilai Islam secara komprehensif. Masyarakat pun
perlu didorong untuk lebih selektif dalam memilih figur agama yang dijadikan rujukan,
dengan mengutamakan rekam jejak moral, integritas, dan kapasitas komunikasi etis.
Dengan demikian, kepercayaan publik terhadap otoritas keagamaan dapat tetap terjaga
dan berfungsi konstruktif dalam kehidupan sosial-keagamaan kontemporer.

DAFTAR PUSTAKA

Amaliyah, E. I. (2025). Routinizing Charisma: The Rise of Gus and The Transformation
of Pesantren in Jepara, Indonesia. Jurnal Sosiologi Reflektif, 19(2), 401-428.

Ardona, T. F., & Nasar, I. (2025). Narasi Hadis di Media Sosial: Adab Komunikasi dalam
Dakwah Gus Miftah dan Pembentukan Otoritas Keagamaan. Jurnal Exact: Kajian
Kemahasiswaan, 3(1), 217-230.

Effendi, D. L, & Ridwan, A. (2022). Dakwah dan Media Massa: Perspektif Sosiologi dan Budaya
Populer (2 ed.). Yayasan Lidzikri.

Enjang, & Supandi, D. (2025). Dampak Media Sosial terhadap Identitas Keagamaan
Muslim Pada Abad Ke-21 Perspektif Sosial dan Budaya. AL-AFKAR: Journal for
Islamic Studies, 8(1), 1600-1610.

Fakhruddin, M. (2025). Kasus Gus Elham Cium Anak Perempuan, Menteri PPPA Minta
Masyarakat Waspadai Praktik Child Grooming. MUI Digital.
https:/ /mui.or.id /baca/berita/kasus-gus-elham-cium-anak-perempuan-
menteri-pppa-minta-masyarakat-waspadai-praktik-child-grooming

Fitriani, M. L. (2021). Kepemimpinan Pendidikan (Teori dan Aplikasinya dalam Pengembangan
“Basis Religius” Madrasah). Pusat Penelitian dan Publikasi Ilmiah LP2M UIN
Mataram.

Governance, J., Uma, P. S., Fadiyah, I., & Fauzi, A. M. (2025). Religion-Based Leadership and
Shifting Public Perceptions: The Case of Gus Muhdlor in Sidoarjo. 13(2), 229-237.
https:/ /doi.org/10.31289/jppuma.v13i2.15467

Hamzah, A. (2022). Metode Penelitian Keperpustakaan (Library Research). Rajawali Press.

Harahap, S. M., Siregar, F. A., & Harahap, D. (2021). Nilai-nilai dan Praktik Moderasi
Beragama Berbasis Kearifan Lokal di Sumatera Utara. Merdeka Kreasi.

Jurnal PEMA Tarbiyah | E-ISSN: 2961-9289
Vol. 4 No. 2 2025 169



Hatmini, S.S., & Nugroho, A. Y. (2025). Kontestasi Budaya dan Respons Negara terhadap
Penerimaan LGBT: Perbandingan Antara Indonesia dan Model Inklusivitas di
Eropa. Journal of Political Issues, 6(2), 146-155.

Hazan, Ramadhani, R., & Mutmainnah. (2025). Konsep Dasar Etika. Journal Papyrus:
Sosial, Humaniora, Perpustakaan dan Informasi |, 4(2), 55-62.

Hesya, A. F. (2025). Cara Mendidik Anak Masa Kini. Manggu Makmur Tanjung Lestari.

Imbaruddin, A. (2016). Birokrasi, Akuntabilitas dan Kinerja. De La Macca.

Kasir, I., & Awali, S. (2024). Peran Dakwah Digital dalam Menyebarkan Pesan Islam di
Era Modern. Jurnal An-Nasyr: Jurnal Dakwah dalam Mata Tinta, 11(1), 59-68.
Kuswana, D., & Pauzian, M. H. (2023). Religious Authority in the New Media Era: Sabilul
Huda Islamic Boarding School Da’wah on Social Media. Ilmu Dakwah: Academic

Journal for Homiletic Studies, 17(2), 415-444.

Laili, N. H., & Fauzi, A. (2024). Upaya Melestarikan Tradisi Keagamaan Aswaja: Studi
Kasus Pondok Pesantren al-Falah Sumber Gayam Pamekasan. Jurnal Studi
Pendidikan, 5(2), 88-102.

Lubis, Y. M., & Kadri, W. N. (2024). Ujaran Kebencian di Era Digital (Perspektif Etika
Komunikasi AL-Quran dan Solusinya). BUSYRO: Jurnal Dakwah dan Komunkasi
Islam, 6(1), 1-17.

Mufrida, I., & Pratiwi, C. S. (2025). Analisis Dampak Dakwah Gus Iqdam terhadap
Dinamika Sosial dan Keagamaan: Studi Kasus pada Masyarakat Karanggayam
Blitar. Ikhlas: Jurnal llmiah Pendidikan Islam, 2(3), 302-3109.

Purwanti, F. (2024). Gus Samsudin Dituntut 2,5 Tahun Penjara di Kasus Konten Tukar
Pasangan. DetikNews. https:/ /news.detik.com/berita/d-7430646/ gus-samsudin-
dituntut-2-5-tahun-penjara-di-kasus-konten-tukar-pasangan

Rafidawati, M., & Nurjanah, T. (2025). Etika Komunikasi Perspektif Agama Islam. Al-
Akmal: Jurnal Studi Islam, 4(1), 43-57.

Renaldi, M. H. (2025). Negosiasi Otoritas Keagamaan dan Dinamika Ruang Publik Islam.
Jurnal Pemikiran IMM, 1(1), 1-17.

Riawan, D. K. (2023). Pembentukan Akhlak Moral Santri di Pondok Pesantren sebagai
Tujuan Utama Pendidikan dengan Kurikulum Berbasis Agama. Seminar Nasional
Universitas Negeri Surabaya 2023, 653-661.

Rizky, F. I., Faridah, N., Sholichah, A., Naya, A., & Siswanto, A. H. (2025). Transformasi
Metodologi Dakwah dalam Era Teknologi Informasi. Menulis: Jurnal Penelitian
Nusantara, 1(6), 624-629.

Sahal, U. (2024). Viral Gus Miftah Sebut Penjual Es Goblok, Dosen UM Surabaya Ingatakan
Soal Adab Publik Figur. UM Surabaya. https:/ /www.um-
surabaya.ac.id/article/viral-gus-miftah-sebut-penjual-es-goblok-dosen-um-
surabaya-ingatakan-soal-adab-publik-figur

Sartono, Fahmi, A. Z., & Ahyani, H. (2025). Islamic Mindset 6.0: Meracik Islam Kontekstual
dalam Pendidikan, Karakter, dan Etika di Dunia Modern. Widina Media Utama.

Siregar, M. N., & Madya, E. B. (2025). Strategic Roles of Religious Leaders in Shaping
Islamic Youth Morality. Indonesian Journal of Innovation Studies, 26(4), 1-13.

Taufiqurrahman, T., Nugroho, N., & Firdaus, A. (2025). Dampak Gelar Keagamaan
terhadap Otoritas Sosial: Studi Kritis terhadap Gus Miftah di Media Sosial Tiktok
dalam Perspektif Budaya dan Agama. Ushuluna: Jurnal Ilmu Ushuluddin, 11(1), 64~
81.

Turyani, 1., Suharini, E., & Atmaja, H. T. (2024). Norma dan Nilai Adat Istiadat dalam

Jurnal PEMA Tarbiyah | E-ISSN: 2961-9289
Vol. 4 No. 2 2025 170



Kehidupan Sehari-hari di Masyarakat. SOSIAL: Jurnal Ilmiah Pendidikan IPS, 2(2),
234-243.
Yusutria. (2023). Manajemen Pendidikan Berbasis Pesantren/Asrama. Jivaloka.

Jurnal PEMA Tarbiyah | E-ISSN: 2961-9289
Vol. 4 No. 2 2025 171



