£~ JURNAL PEMA TARBIYAH

PEMA
Q‘i’““ EISSN: 2961-9289
® -"/ Volume 4, Nomor 2 2025. Page 104-117

http:/ /jurnaltarbivah.uinsu.ac.id /index.php/pematarbiyvah

PENGUATAN NILAI MODERASI BERAGAMA OLEH
MAHASISWA KKN UIN SU 2025 DI SMP NEGERI 1 AIR PUTIH

Achiriah!, Muhammad Rizqi Al-Ali2, Syawaluddin Al Azhar3, Yulia Gita?,
Muthya Khairunnisa Koto5, Kinanti Iraza®

123456Universitas Islam Negeri Sumatera Utara Medan, Indonesia

Email: achiriah@uinsu.ac.id!, muhammad(0301222130@uinsu.ac.id?,
syawaluddin0101221043@uinsu.ac.id3, yliataa0264@gmail.com4,
muthya0301223125@uinsu.ac.id>, irazakinanti@email.com®

ABSTRAK

Salah satu tantangan utama dalam dunia pendidikan yang semakin plural adalah
memperkuat prinsip moderasi beragama. Kebutuhan untuk menanamkan rasa toleransi,
harga diri, dan persaudaraan di kalangan siswa sejak dini adalah pendorong penelitian ini.
Penelitian ini bertujuan untuk menjelaskan program sosialisasi moderasi beragama yang
dilakukan oleh mahasiswa Kuliah Kerja Nyata (KKN) Universitas Islam Negeri Sumatera
Utara (UINSU) pada tahun 2025 di UPT SMP Negeri 1 Air Putih. Penelitian ini dilakukan
dengan pendekatan kualitatif dan menggunakan metode studi lapangan untuk melihat
bagaimana program dijalankan melalui observasi, wawancara, dan dokumentasi. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa kegiatan yang melibatkan sekitar 300 siswa sangat interaktif
dengan diskusi, tanya jawab, dan contoh nyata. Ini memberi siswa pemahaman yang lebih
baik tentang moderasi beragama sebagai cara hidup yang menyeimbangkan nilai
keberagamaan dan kebangsaan. Kegiatan ini juga berjalan lancar dan efektif karena mendapat
dukungan penuh dari sekolah dan diawasi oleh dosen pembimbing lapangan. Penelitian
menunjukkan bahwa sosialisasi moderasi beragama mampu meningkatkan kesadaran siswa
tentang pentingnya hidup rukun dalam keberagaman dan mendorong mereka untuk menjadi
agen perdamaian di masyarakat dan di sekolah.

Kata Kunci: KKN, Moderasi Beragama, Toleransi, Pendidikan Islam

ABSTRACT
One of the most important issues facing today's more heterogeneous educational system is bolstering
the principles of religious moderation. The necessity of fostering tolerance, respect for one another, and
fraternity in pupils from a young age served as the driving force behind this study. This study aims to
describe how the 2025 Community Service Program (KKN) students of Universitas Islam Negeri
Sumatera Utara (UINSU) implemented a religious moderation socialization program at UPT SMP
Negeri 1 Air Putih. Using field study techniques such as documentation, interviews, and observation,

Jurnal PEMA Tarbiyah | E-ISSN: 2961-9289
Vol. 4 No. 2 2025 104


http://jurnaltarbiyah.uinsu.ac.id/index.php/pematarbiyah
mailto:achiriah@uinsu.ac.id
mailto:muhammad0301222130@uinsu.ac.id
mailto:syawaluddin0101221043@uinsu.ac.id
mailto:yliataa0264@gmail.com
mailto:muthya0301223125@uinsu.ac.id
mailto:irazakinanti@gmail.com

this study took a qualitative approach. According to the results, the program, which had about 300
participants, was interactive and used discussions, Q&A sessions, and real-world examples to help
students better understand religious moderation as a way of life that strikes a balance between
nationalism and religiosity. The program was also implemented smoothly and successfully thanks to the
Field Supervisor's direction and the school's strong support. The conclusion highlights how religious
moderation indoctrination effectively raised students' knowledge of the value of coexisting peacefully in
a diverse society and inspired them to act as peacemakers in both schools and society at large.
Keywords: Islamic Education, Tolerance, Religious Moderation, and KKN

PENDAHULUAN

Secara strategis, pendidikan Islam memainkan peran penting dalam
membangun karakter bangsa yang religius, toleran, dan berdaya saing. Indonesia
menghadapi tantangan besar untuk menjaga keharmonisan kehidupan beragama di
tengah keragaman budaya, etnis, dan keyakinan karena merupakan negara dengan
populasi muslim terbesar di dunia. Konsep moderasi beragama menjadi sangat
penting sebagai cara umat Islam berpikir dan bertindak di era modern. Islam
wasathiyyah, atau moderasi agama, adalah ajaran yang menekankan keseimbangan
dalam beragama sehingga umat mampu bersikap adil, toleran, dan menghindari sikap
ekstrim dari kedua sisi (Fahri & Zainuri, 2019:96).

Pada dasarnya, Islam wasathiyyah berakar pada prinsip Islam sebagai agama
rahmatan lil 'alamin, yang berarti bahwa agama ini membawa keberkahan dan kasih
sayang kepada semua makhluk hidup. Konsep ini bukan hanya normatif, tetapi juga
praktis. Nilai-nilai Islam moderat sangat penting untuk menciptakan lingkungan yang
harmonis, membangun budaya toleransi, dan memperkuat persaudaraan lintas
agama dari sudut pandang pendidikan. Mutawakkil (2021:1) menyatakan bahwa
wasathiyyah adalah bagian penting dari pembentukan kerukunan karena pendidikan
moderasi beragama membentuk pemahaman teologis yang inklusif serta sikap sosial
yang menghargai perbedaan dan menentang kekerasan. Oleh karena itu, moderasi
beragama bukan sekadar ide, tetapi kebutuhan praktik yang harus ditanamkan dalam
pendidikan.

Selain itu, moderasi beragama terkait erat dengan kesulitan generasi muda,
khususnya generasi Z yang tumbuh di era internet. Generasi Z memiliki sifat kritis,
terbuka, dan adaptif, tetapi mereka juga rentan terhadap paham intoleran sebagai
akibat dari arus informasi yang bebas di media sosial. Akibatnya, internalisasi prinsip
moderasi beragama dalam dunia pendidikan sangat penting. Menurut Habibah,
Setyowati, dan Fatmawati (2022:128), dimensi moderasi beragama harus menjadi
bagian dari standar kompetensi kemandirian siswa agar mereka memiliki landasan
hidup yang kuat dalam menghadapi dinamika global. Hal ini menunjukkan bahwa
pendidikan moderasi beragama tidak hanya penting untuk menjaga keseimbangan
sosial, tetapi juga untuk membekali generasi muda dengan pengetahuan untuk
menghadapi tantangan yang kompleks dari globalisasi.

Sementara konflik merupakan hal yang tidak dapat dihindari dalam kehidupan
bermasyarakat, tidak selalu bermakna negatif. Konflik memiliki sifat kreatif, menurut
Fitriani (2020:183), karena dapat membuat orang tahu bahwa ada masalah,
mendorong perubahan yang lebih baik, dan memperbaiki solusi yang sudah ada.
Konflik justru dapat memperkuat kerukunan antarumat beragama jika dikelola

Jurnal PEMA Tarbiyah | E-ISSN: 2961-9289
Vol. 4 No. 2 2025 105



dengan benar. Dalam hal ini, toleransi menjadi penting karena membantu
membangun hubungan yang sehat di tengah keberagaman. Moderasi beragama
adalah alat penting untuk melawan kekerasan dan mengarahkan konflik ke arah
penyelesaian yang konstruktif.

Toleransi terhadap keragaman tidak hanya berkaitan dengan aspek teologis,
tetapi juga dengan tindakan sosial yang ditunjukkan dalam kehidupan sehari-hari.
Sebagaimana dinyatakan oleh Susanto dan Kumala (2019:106), menghormati dan
menghargai perbedaan akan memiliki dampak positif pada kehidupan
bermasyarakat. Dengan kata lain, toleransi membutuhkan kesadaran internal
seseorang untuk mengakui nilai-nilai kemanusiaan yang ada pada dirinya dan pada
orang lain. Untuk mempertahankan persatuan bangsa yang kaya akan keragaman
budaya, etnis, ras, dan agama, kesadaran sosial ini sangat penting. Oleh karena itu,
pendidikan beragama moderasi memiliki peran penting dalam membangun sikap
toleran yang berakar dari nilai-nilai Islam moderat dan relevan dengan konteks
nasional.

Namun, penelitian lapangan menunjukkan bahwa intoleransi dan sikap
eksklusif masih sering terjadi di masyarakat, termasuk generasi muda. Fakta bahwa
ujaran kebencian di media sosial, perundungan berbasis agama, dan sikap
diskriminatif antar kelompok menunjukkan bahwa proses internalisasi nilai moderasi
beragama masih belum mencapai tingkat keberhasilan yang diinginkan. Problem ini
menjadi salah satu latar belakang penting yang membutuhkan penelitian tentang
penguatan nilai moderasi beragama, terutama tentang fungsi mahasiswa sebagai
penggerak perubahan sosial. Toleransi dapat disosialisasikan secara langsung kepada
masyarakat melalui KKN, terutama kepada siswa yang sedang mencari identitas dan
nilai hidup.

Pendidikan agama Islam sebenarnya sudah memasukkan nilai-nilai toleransi,
yang siswa dapat menginternalisasikan. Menurut Hadisaputra (2020:79), ajaran
tentang toleransi merupakan bagian dari moralitas terhadap sesama manusia, jadi
sangat wajar jika pelajaran tentang agama Islam memasukkan pendidikan tentang
toleransi. Selain itu, mata pelajaran agama memiliki dampak yang signifikan terhadap
pembentukan sikap toleransi siswa, karena pendidikan agama Islam tidak hanya
berfokus pada kemampuan kognitif tetapi juga mendidik moralitas dan akhlak. Oleh
karena itu, pendidikan agama Islam menjadi sarana yang efektif untuk
mempromosikan moderasi agama pada generasi muda.

Sebagaimana dijelaskan oleh Abror (2020:142), konsep toleransi sendiri berasal
dari kata toleransi dalam bahasa Inggris dan kata Arab tasamuh, yang berarti
bermurah hati, dan tasahul, yang berarti bermudah-mudahan. "Kerukunan" dalam
kehidupan sosial didefinisikan sebagai hidup bersama dalam kesatuan hati dan
kesepakatan untuk menghindari perselisihan. Ini menunjukkan bahwa kerukunan
dan toleransi adalah kebutuhan nyata dalam kehidupan bermasyarakat, bukan hanya
diskusi normatif. Oleh karena itu, pendidikan moderasi beragama yang dimasukkan
ke dalam kurikulum dan kegiatan nonformal seperti Kuliah Kerja Nyata (KKN)
menjadi upaya penting untuk secara efektif mempromosikan nilai kerukunan di
tengah keberagaman.

Studi ini berfokus pada penguatan nilai moderasi beragama oleh mahasiswa
KKN UIN SU tahun 2025 di SMP Negeri 1 Air Putih. Tujuan penelitian adalah untuk

Jurnal PEMA Tarbiyah | E-ISSN: 2961-9289
Vol. 4 No. 2 2025 106



menjelaskan bagaimana sosialisasi moderasi beragama mempengaruhi kesadaran
toleransi siswa dan untuk mengevaluasi seberapa efektif kegiatan pendidikan
nonformal sebagai media untuk menanamkan nilai-nilai persaudaraan, kebersamaan,
dan kerukunan. Penelitian ini sangat penting karena akan memperkaya literatur
tentang pendidikan moderasi beragama yang didasarkan pada pengabdian
masyarakat. Selain itu, penting untuk menekankan peran mahasiswa sebagai agen
perubahan yang memiliki kemampuan untuk membumikan Islam wasathiyyah dalam
kehidupan sosial dan pendidikan.

METODE PENELITIAN

Dengan menggunakan desain kualitatif dan pendekatan deskriptif, penelitian
ini menggambarkan cara mahasiswa KKN UIN Sumatera Utara mengembangkan nilai
moderasi beragama pada tahun 2025 di SMP Negeri 1 Air Putih. Seluruh siswa SMP
Negeri 1 Air Putih adalah subjek penelitian, dengan sampel sekitar 300 siswa yang
terlibat dalam kegiatan sosialisasi. Pedoman wawancara, observasi partisipatif, dan
dokumentasi kegiatan adalah instrumen penelitian. Penelitian ini dilakukan di SMP
Negeri 1 Air Putih Kabupaten Batu Bara. Persiapan, pengumpulan data di lapangan,
pengurangan, penyampaian, dan penarikan kesimpulan adalah bagian dari proses
penelitian. Hasil penelitian dapat menjelaskan seberapa efektif kegiatan sosialisasi
moderasi beragama dalam meningkatkan kesadaran toleransi siswa. Teknik analisis
data ini menggunakan model Miles & Huberman, yang mencakup proses penyiapan,
pengurangan, dan verifikasi data.

HASIL DAN PEMBAHASAN
A. Pelaksanaan Program Mahasiswa KKN

Pelaksanaan program penguatan nilai moderasi beragama oleh mahasiswa
KKN UIN Sumatera Utara tahun 2025 di SMP Negeri 1 Air Putih merupakan bagian
dari implementasi Tri Dharma Perguruan Tinggi, khususnya dalam aspek pengabdian
masyarakat. Kegiatan KKN bukan sekadar bentuk pengabdian yang bersifat
seremonial, melainkan wujud nyata keterlibatan mahasiswa dalam menjawab
kebutuhan masyarakat dan lembaga pendidikan melalui pendekatan partisipatif.
Dalam konteks SMP Negeri 1 Air Putih, mahasiswa hadir dengan membawa visi
penguatan nilai-nilai moderasi beragama yang sejalan dengan program nasional
Kementerian Agama RI. Moderasi beragama dimaknai sebagai cara pandang, sikap,
dan praktik beragama yang selalu berada di tengah-tengah, adil, dan seimbang dalam
hubungan dengan Tuhan, sesama manusia, serta lingkungan. Dengan demikian,
kehadiran mahasiswa KKN bukan hanya untuk mendampingi siswa dalam hal
akademik, tetapi juga menanamkan nilai-nilai kebangsaan, toleransi, anti kekerasan,
serta penghargaan terhadap budaya lokal sebagai indikator utama moderasi
beragama (Kemenag, 2019).

Tahap awal pelaksanaan program dimulai dengan proses discovery atau
penemuan aset. Mahasiswa melakukan observasi langsung ke lingkungan sekolah
untuk memetakan potensi yang dimiliki. Aset yang teridentifikasi meliputi aset
individu berupa guru Pendidikan Agama Islam, guru bimbingan konseling, serta
siswa-siswi yang aktif dalam kegiatan kerohanian maupun organisasi sekolah. Selain
itu, terdapat aset institusional berupa kurikulum pendidikan agama, ekstrakurikuler

Jurnal PEMA Tarbiyah | E-ISSN: 2961-9289
Vol. 4 No. 2 2025 107



Rohani Islam, OSIS, dan pramuka yang menjadi ruang strategis untuk menanamkan
nilai-nilai moderasi. Tak kalah penting adalah aset budaya berupa tradisi doa
bersama, peringatan hari besar Islam, dan kebiasaan literasi keagamaan yang telah
menjadi bagian dari rutinitas sekolah. Dengan melakukan pemetaan aset ini,
mahasiswa dapat memahami kultur keberagamaan sekolah dan menemukan titik
masuk yang relevan untuk menyisipkan nilai moderasi beragama.

Tahap berikutnya adalah dream atau merumuskan harapan bersama.
Mahasiswa mengadakan forum diskusi dengan guru dan siswa untuk menggali
aspirasi mereka mengenai bentuk penguatan nilai moderasi yang diinginkan. Hasil
diskusi menunjukkan adanya harapan agar siswa mampu lebih terbuka terhadap
perbedaan agama dan budaya, terbentuknya kegiatan rutin yang menanamkan
toleransi seperti dialog sederhana lintas iman, serta adanya pembiasaan akhlak mulia
dalam interaksi sehari-hari. Guru juga berharap agar siswa dapat lebih kritis terhadap
informasi yang beredar di media sosial, khususnya dalam menangkal narasi
intoleransi yang sering muncul di dunia maya. Tahap ini menjadi penting karena
memastikan program yang disusun tidak bersifat top-down, melainkan benar-benar
lahir dari kebutuhan dan keinginan warga sekolah itu sendiri.

Selanjutnya adalah tahap design atau perancangan program. Berdasarkan
harapan yang dirumuskan, mahasiswa menyusun program kerja yang kontekstual,
realistis, dan dapat dilaksanakan bersama. Program inti yang dirancang antara lain
kelas moderasi beragama yang berisi diskusi tematik mengenai nilai-nilai tawasuth
(jalan tengah), tasamuh (toleransi), tawazun (keseimbangan), dan i'tidal (keadilan).
Program lain adalah literasi digital moderasi yang bertujuan memberikan
keterampilan kepada siswa dalam memilah informasi di media sosial agar terhindar
dari hoaks, ujaran kebencian, dan propaganda intoleran. Selain itu, mahasiswa
mendampingi kegiatan ekstrakurikuler seperti Rohis dan OSIS agar lebih inklusif,
dengan merancang aktivitas yang ramah bagi seluruh siswa tanpa diskriminasi.
Program terakhir adalah praktik moderasi dalam kehidupan sehari-hari melalui
pembiasaan gotong royong, penggunaan bahasa yang santun, serta integrasi nilai
toleransi dalam peringatan hari besar nasional maupun agama.

Tahap define atau implementasi program dilakukan dengan melibatkan guru
dan siswa sebagai pelaku utama, sementara mahasiswa hanya berperan sebagai
pendamping dan fasilitator. Kegiatan ini dilaksanakan selama 40 hari dengan
pendekatan partisipatif. Misalnya, dalam kelas moderasi beragama, mahasiswa tidak
hanya memberikan ceramah, tetapi menggunakan metode studi kasus di mana siswa
diminta menganalisis isu intoleransi yang terjadi di media sosial, kemudian
mendiskusikan solusi berbasis nilai Islam moderat. Metode dialogis ini membuat
siswa aktif terlibat, sehingga penguatan nilai tidak bersifat indoktrinatif, melainkan
tumbuh dari pemahaman kritis yang mereka bangun sendiri.

Tahap terakhir adalah destiny atau keberlanjutan program. Mahasiswa
bersama pihak sekolah membentuk Tim Moderasi Beragama Siswa sebagai motor
penggerak kegiatan setelah KKN selesai. Tim ini berada di bawah pembinaan guru
Pendidikan Agama Islam dan guru BK, serta melibatkan OSIS untuk memperluas
jangkauan program. Dengan adanya tim ini, kegiatan yang telah dirintis mahasiswa
KKN dapat terus berjalan meskipun mereka telah kembali ke kampus. Hal ini sesuai

Jurnal PEMA Tarbiyah | E-ISSN: 2961-9289
Vol. 4 No. 2 2025 108



dengan prinsip ABCD yang menekankan pentingnya keberlanjutan program berbasis
aset lokal, bukan bergantung pada intervensi dari luar.

Pelaksanaan program ini memiliki landasan teoritis yang kuat baik dari
perspektif moderasi beragama maupun pendekatan ABCD. Kementerian Agama
(2019) menegaskan bahwa moderasi beragama adalah upaya penting untuk menjaga
keharmonisan kehidupan berbangsa di tengah masyarakat yang majemuk. Empat
indikator moderasi beragama, yakni komitmen kebangsaan, toleransi, anti-kekerasan,
dan akomodatif terhadap budaya lokal, diterjemahkan mahasiswa ke dalam aktivitas
yang sesuai dengan konteks siswa SMP. Sementara itu, teori ABCD sebagaimana
dipaparkan Kretzman dan McKnight (1993) menekankan bahwa pemberdayaan
masyarakat harus dimulai dari pengenalan aset yang ada. Dengan demikian,
pelaksanaan program di SMP Negeri 1 Air Putih tidak berangkat dari asumsi
kekurangan, melainkan dari keyakinan bahwa sekolah memiliki potensi yang bisa
dimobilisasi untuk memperkuat nilai-nilai moderasi.

Refleksi dari pelaksanaan program menunjukkan bahwa mahasiswa KKN
berperan tidak hanya sebagai agen transfer ilmu, tetapi juga sebagai agen transformasi
sosial. Mereka membantu sekolah dalam menginternalisasikan nilai moderasi melalui
cara-cara yang kreatif, partisipatif, dan sesuai dengan kebutuhan siswa. Kehadiran
mahasiswa di SMP Negeri 1 Air Putih membawa dampak positif berupa peningkatan
kesadaran siswa terhadap pentingnya sikap toleran, kemampuan mereka dalam
menghadapi isu intoleransi di media sosial, serta terbentuknya ruang dialog yang
sehat di sekolah. Program ini juga menegaskan bahwa pendidikan moderasi beragama
tidak hanya relevan di jenjang perguruan tinggi, tetapi perlu ditanamkan sejak usia
remaja agar menjadi pondasi dalam pembentukan karakter generasi muda.

Dengan demikian, pelaksanaan program penguatan moderasi beragama oleh
mahasiswa KKN UINSU di SMP Negeri 1 Air Putih dapat dipandang sebagai model
pengabdian masyarakat yang berbasis aset, partisipatif, serta selaras dengan visi
moderasi beragama nasional. Melalui tahapan yang sistematis, mahasiswa berhasil
membantu sekolah menemukan kekuatannya sendiri untuk memperkuat pendidikan
karakter berbasis moderasi, sekaligus menciptakan kesinambungan program yang
dapat berlangsung di luar periode KKN. Keberhasilan program ini memberikan bukti
nyata bahwa pendekatan ABCD yang dikombinasikan dengan paradigma moderasi
beragama dapat menjadi strategi efektif dalam mencetak generasi muda yang toleran,
berakhlak mulia, dan mampu hidup harmonis di tengah keberagaman.

Gambar 1. Pelaksanaan Program Kerja Moderasi Beragama dan Penyerahan Sertifikat
SMPN 1 Air Putih

Jurnal PEMA Tarbiyah | E-ISSN: 2961-9289
Vol. 4 No. 2 2025 109



Pelaksanaan program KKN Moderasi Beragama oleh mahasiswa UINSU di
SMP Negeri 1 Air Putih dilaksanakan melalui pendekatan partisipatif dengan
melibatkan siswa, guru, dan masyarakat sekolah. Sebelum diterjunkan, mahasiswa
mendapat pembekalan tentang konsep moderasi beragama, strategi komunikasi, dan
metode pendidikan toleransi. Hal ini sejalan dengan penelitian Virdaus &
Khaidarulloh (2021) yang menegaskan bahwa keberhasilan KKN Moderasi Beragama
bergantung pada kesiapan mahasiswa memahami konteks lokal melalui pembekalan
dan asesmen awal kebutuhan masyarakat.

Dalam praktiknya, mahasiswa melaksanakan kegiatan berbasis edukasi dan
kreativitas, seperti diskusi interaktif, lomba keagamaan, dan karya seni yang
menyisipkan pesan toleransi. Penelitian Ilma et al. (2023) menunjukkan bahwa lomba-
lomba keagamaan dapat menjadi sarana internalisasi nilai moderasi sekaligus
mencegah kenakalan remaja, karena siswa diajak berkompetisi sehat sambil belajar
menghargai perbedaan. Konsep ini dapat diadaptasi di SMP Negeri 1 Air Putih
melalui lomba adzan, hafalan surah, maupun drama moderasi yang sesuai dengan
usia siswa.

Selain itu, kegiatan sosial seperti gotong royong, bakti sosial, atau penghijauan
sekolah juga menjadi bagian penting dari pelaksanaan program. Syahida et al. (2024)
membuktikan bahwa kegiatan pengabdian berbasis tabligh akbar dan aksi sosial di
Desa Laut Tador berdampak pada peningkatan kesadaran masyarakat terhadap
pentingnya hidup harmonis dalam keberagaman. Dengan demikian, di sekolah,
praktik moderasi tidak hanya diajarkan dalam kelas, tetapi juga dipraktikkan melalui
kegiatan bersama yang menumbuhkan solidaritas.

Tahap akhir dari pelaksanaan adalah monitoring, evaluasi, dan refleksi yang
dilakukan bersama guru dan siswa. Menurut Astika et al. (2024), evaluasi berbasis
observasi, wawancara, dan dokumentasi mampu menunjukkan perubahan sikap
masyarakat terhadap toleransi setelah program KKN berjalan. Dengan model evaluasi
ini, mahasiswa di SMP Negeri 1 Air Putih dapat menilai keberhasilan program melalui
indikator sederhana, seperti meningkatnya keterlibatan siswa dalam kegiatan
moderasi, berkurangnya konflik kecil antar teman, serta tumbuhnya kesadaran untuk
menghargai perbedaan.

B. Respon dan Dampak bagi Siswa dan Sekolah

Program Penguatan Nilai Moderasi Beragama yang dilaksanakan oleh
mahasiswa KKN UIN Sumatera Utara 2025 di SMP Negeri 1 Air Putih mendapat
tanggapan yang positif dari siswa dan sekolah. Program ini sederhana namun berguna
karena memungkinkan orang untuk berinteraksi satu sama lain, memberikan materi,
dan mengadakan sesi tanya jawab interaktif. Meskipun pendekatan yang digunakan
tidak bersifat formal seperti perkuliahan, namun metode ini mampu menarik
perhatian siswa sehingga mereka dapat memahami pesan yang disampaikan dengan
cara yang ringan, menyenangkan, dan aplikatif untuk kehidupan sehari-hari.

1) Respon siswa
Respon Siswa di SMP Negeri 1 Air Putih sangat positif. Ini terlihat sejak awal
kegiatan, di mana mahasiswa tampak antusias untuk berpartisipasi dalam sosialisasi

Jurnal PEMA Tarbiyah | E-ISSN: 2961-9289
Vol. 4 No. 2 2025 110



yang dipandu oleh mahasiswa KKN. Kehadiran mahasiswa di lingkungan sekolah
menciptakan suasana yang berbeda dari yang biasa mereka lihat. Para siswa percaya
bahwa mereka mendengarkan kakak-kakak mereka, yang berbagi pengalaman dan
pengetahuan dengan cara yang lebih santai dan mudah dipahami, daripada guru yang
mengajar.

Para siswa memberikan perhatian penuh selama sesi penyampaian materi.
Mereka tampak fokus mendengarkan pemaparan tentang pentingnya sikap moderasi
beragama, yang mencakup nilai-nilai seperti toleransi, menghargai perbedaan, cinta
tanah air, dan menghindari sikap ekstrem beragama. Nilai-nilai ini dijelaskan dengan
bahasa yang sederhana dan diberikan contoh nyata dari kehidupan sehari-hari siswa.
Misalnya, ketika dijelaskan tentang toleransi, memberikan contoh bagaimana mereka
dapat tetap bersahabat dengan orang lain meskipun mereka berbeda agama.

Sesi tanya jawab juga menunjukkan keaktifan siswa. Mereka tidak hanya
mendengar secara pasif, tetapi mereka juga berani bertanya. Hal ini menunjukkan
bahwa ada keterlibatan emosional dan intelektual dalam memahami materi yang
disampaikan. Salah satu siswa bernama Azzam bertanya, "Mengapa moderasi
beragama itu penting?" Ini adalah pertanyaan yang menunjukkan rasa ingin tahu yang
mendalam dan menunjukkan bahwa siswa mencoba mengaitkan materi dengan
kehidupan mereka sendiri. Mahasiswa KKN menjawab bahwa moderasi beragama
penting karena membuat seseorang menghargai perbedaan, hidup berdampingan
dengan damai, dan menghindari konflik yang disebabkan oleh perbedaan keyakinan.
Siswa lain menganggap pertanyaan Azzam mencerminkan kegelisahan mereka, dan
mereka menjawab dengan anggukan tanda setuju.

Selain itu, seorang siswi bernama Rena mengajukan pertanyaan yang lebih
khusus dan menarik, "Di mana letak Masjid Istiglal itu?" Pertanyaan ini muncul karena
dalam materi disebutkan bahwa Masjid Istiglal merupakan simbol moderasi
beragama di Indonesia, dan letaknya berdekatan dengan Gereja Katedral Jakarta.
Pertanyaan Rena menunjukkan bahwa siswa tidak hanya memahami ide-ide secara
abstrak tetapi juga ingin mengetahui lebih banyak tentang simbol moderasi beragama
di negara mereka sendiri. Mahasiswa kemudian menunjukkan gambar Masjid Istiqlal
di Jakarta Pusat dan menjelaskan bagaimana letak masjid dan gereja di sebelah itu
menunjukkan kerukunan antarumat beragama di Indonesia.

Kedua pertanyaan menunjukkan bahwa siswa tidak hanya mendengar, tetapi
juga menyerap, memproses, dan mencoba mengaitkan materi dengan wawasan
mereka. Hal ini menunjukkan bahwa pendekatan interaktif yang digunakan
mahasiswa KKN dalam kegiatan sosialisasi berhasil.

Secara umum, respon siswa dapat dikelompokkan menjadi beberapa
komponen. Siswa memiliki tiga komponen (Nafiati, 2021: 151-172). Yang pertama
adalah aspek kognitif, yang berarti mereka mampu memahami apa arti moderasi
beragama dan apa artinya. Yang kedua adalah aspek afektif, yang berarti mereka
terbuka, ingin tahu, dan tertarik pada njilai-nilai moderasi. Yang terakhir adalah aspek
psikomotorik, yang berarti mereka berani mengajukan pertanyaan, berbicara, dan
memberikan respon positif selama kegiatan berlangsung.

2) Respon Sekolah

Jurnal PEMA Tarbiyah | E-ISSN: 2961-9289
Vol. 4 No. 2 2025 111



Pihak sekolah, baik kepala sekolah maupun guru, sangat mengapresiasi
kegiatan KKN UIN Sumatera Utara 2025. Mereka berpendapat bahwa sosialisasi ini
sesuai dengan tujuan sekolah untuk menumbuhkan pendidikan karakter. Selama ini,
guru telah berusaha menanamkan nilai toleransi dan rasa menghargai perbedaan
kepada siswa mereka.

Guru mengatakan bahwa pendekatan yang digunakan mahasiswa KKN, yaitu
menyampaikan materi secara komunikatif dan disertai dengan sesi tanya jawab,
sangat efektif dalam menarik perhatian siswa. Mereka mengatakan bahwa siswa
biasanya pasif ketika berbicara tentang hal-hal abstrak seperti toleransi dan moderasi,
tetapi ketika mereka bertanya, mereka terlihat aktif dan berani. Hal ini menunjukkan
bahwa kegiatan ini telah menambah warna baru pada proses pembinaan karakter di
sekolah.

Selain itu, sekolah melihat kegiatan ini sebagai contoh kerja sama yang baik
antara perguruan tinggi dan sekolah menengah. Mereka berharap kegiatan ini dapat
membuat siswa semakin terbiasa menerapkan nilai moderasi beragama dalam
kehidupan sehari-hari mereka.

3) Dampak Bagi Siswa

Kegiatan ini memiliki efek yang signifikan pada siswa. Siswa pertama-tama
belajar tentang pentingnya menghargai perbedaan. Mereka memahami bahwa
perbedaan agama, suku, budaya, dan pendapat adalah kesempatan untuk belajar
saling melengkapi, bukan untuk bermusuhan.

Kedua, kegiatan ini meningkatkan sikap siswa terhadap toleransi dan empati.
Dengan memahami moderasi, mereka belajar untuk bertindak secara proporsional,
tidak ekstrem ke kiri atau ke kanan. Ini berdampak pada cara orang berinteraksi satu
sama lain setiap hari di kelas dan di luar kelas.

Ketiga, siswa dididik untuk berbicara dengan sopan dan menghargai pendapat
orang lain. Kegiatan tanya jawab memberi mereka kesempatan untuk berlatih
berbicara di depan umum dan belajar mendengarkan dengan penuh perhatian.
Selama proses ini, mereka memperoleh keterampilan sosial yang sangat penting untuk
mereka gunakan di masa depan.

4) Dampak Bagi Sekolah

Kegiatan ini berdampak pada sekolah juga. Pertama-tama, acara ini
mendukung upaya sekolah untuk membuat lingkungan belajar yang ramah, bersatu,
dan inklusif. Kehadiran siswa KKN yang beragama moderat memberikan semangat
baru untuk membangun lingkungan sekolah yang aman dan menghargai perbedaan.

Kedua, lembaga tersebut memperoleh pengalaman berharga dalam bekerja
sama dengan siswa perguruan tinggi. Kolaborasi ini menunjukkan bagaimana dunia
universitas dan sekolah menengah dapat bekerja sama untuk menanamkan nilai-nilai
karakter.

Ketiga, sekolah dipandang lebih baik sebagai tempat yang mengajarkan
siswanya tentang kebhinekaan melalui program ini. Sekolah menunjukkan
komitmennya terhadap pendidikan karakter yang berfokus pada kognitif dan sikap
serta perilaku melalui kegiatan yang menekankan pentingnya moderasi beragama.

Jurnal PEMA Tarbiyah | E-ISSN: 2961-9289
Vol. 4 No. 2 2025 112



Gambar 2. Sesi Tanya Jawab Peserta Didik SMPN 1 Air Putih

C. Analisis Nilai Moderasi Beragama dan Faktor Pendukung dan Hambatan

Nilai Moderasi Beragama
Moderasi atau wasathiyah merupakan bagian penting dari ajaran Islam

yang senantiasa kita mohonkan dalam doa dan ibadah, agar kita senantiasa berada
dijalan yang lurus dan seimbang. Islam mengajarkan umatnya untuk hidup dalam
sikap toleran, adil, dan menjauhi sikap berlebihan dalam segala hal. Secara
etimologis, istilah wasathiyah berasal dari bahasa Arab, dari akar kata wasatha atau
wustha, yang bermakna tengah. Istilah ini kemudian berkembang menjadi al-wasith,
yang berarti penengah, yakni seseorang atau sikap yang berada di tengah-tengah,
tidak condong ke ekstrem kanan maupun kiri (Kurniawan et al., 2024). Dalam
kehidupan sehari-hari, nilai-nilai wasathiyah penting diterapkan agar tercipta
harmoni di tengah masyarakat yang beragam. Untuk membangun kehidupan yang
selaras dengan prinsip wasathiyah, Islam menekankan tiga nilai dasar yang dikenal
sebagai ukhuwah atau persaudaraan. Ketiganya menjadi fondasi penting dalam
menjalin hubungan antarmanusia, (Muslim, 2022)

1) Ukhuwah Islamiyah, Ukhuwah Islamiyah adalah persaudaraan antara
sesama Muslim. Hubungan ini dibangun atas dasar akidah Islam sebagai
landasan utama, yang mengikat umat Islam di seluruh dunia tanpa
mengenal batas wilayah, bahasa, atau suku bangsa. Dengan adanya
ukhuwah ini, umat Islam diharapkan memiliki hubungan yang kuat, saling
mendukung, dan menjaga solidaritas satu sama lain, seolah-olah mereka
adalah satu tubuh yang tak terpisahkan.

2) Ukhuwah Insaniyah, Ukhuwah Insaniyah bermakna persaudaraan antar
sesama manusia. Prinsip ini mengingatkan kita bahwa seluruh umat
manusia adalah saudara, karena berasal dari pasangan yang sama Nabi
Adam a.s. dan Siti Hawa. Persaudaraan ini melampaui batas agama, ras,
atau etnis, dan mendorong kita untuk memperlakukan semua orang
dengan adil, penuh kasih sayang, dan rasa hormat atas dasar nilai-nilai
kemanusiaan universal.

3) Ukhuwah Wataniyah, Ukhuwah Wataniyah merujuk pada persaudaraan
dalam lingkup kebangsaan atau tanah air. Artinya, kita dituntut untuk
menjalin hubungan yang baik dengan sesama warga negara yang tinggal
di satu wilayah atau negara yang sama. Islam mendorong umatnya untuk
mencintai tanah air, menjaga persatuan, serta hidup rukun dan damai

Jurnal PEMA Tarbiyah | E-ISSN: 2961-9289
Vol. 4 No. 2 2025 113



meskipun terdapat perbedaan latar belakang budaya, agama, atau bahasa
di dalam masyarakat.

Nilai moderasi beragama adalah proses memahami sekaligus
mengamalkan ajaran agama secara adil dan seimbang, agar terhindar dari
perilaku ekstrem atau berlebih-lebihan saat mengimplementasikannya. Nilai ini
sangat penting diterapkan dalam pendidikan, khususnya jenjang SMP. Sekolah
Menengah Pertama (SMP) merupakan fase remaja awal pembentukan karakter
dan pemahaman sosial. Guru dan sekolah sangat berperan penting dalam
mentransformasikan nilai-nilai moderasi bergama kepada siswa melalui diskusi
sosial, kegiatan ekstrakulikuler, gotong royong, dan lain-lain. Siswa akan
terbentuk pandangan terhadap nilai-nilai sosial dalam menghargai keberagaman
dengan harmonis yang akan dibawa ke dalam hidup di masyarakat hingga
dewasa nanti.

SMP Negeri 1 Air Putih merupakan tempat kami melaksanakan program
sosialisasi moderasi beragama yang tepat karena mencakup ruang lingkup yang
memiliki perbedaan dari agama, suku, dan budaya sehingga penguatan nilai
moderasi beragama perlu dilakukan untuk menanamkan sikap toleran,
menciptakan kehidupan sosial yang damai serta menciptakan empati dan
menghargai keberagaman sejak dini.

Untuk menerapkan konsep sikap moderat diperlukan empat prinsip yang
perlu diperhatikan pada bidang pendidikan diantaranya ialah sebgai berikut:

1. Tawassuth (Mengambil jalan tengah)

Tawassuth atau yang biasa disebut sikap tengah-tengah merupakan prinsip

yang berada diantara dua sikap yang tidak terlalu mendekatkan diri pada

sikap yang liberalis dan fundamentalis dengan memegang prinsip pada
keseimbangan dunia dan akhirat, keadilan serta toleransi (Kemenag,

Moderasi Beragama, 2019). Sikap mengambil jalan tengah merupakan

prinsip ang sejalan yang diterapkan dalam sekolah karena menciptakan

kehidupan yang harmonis ditengah macamnya perbedaan.
2. Tasamuh (Toleransi)

Toleransi dapat diartikan sebagi sikap menghargai, membolehkan,

membiarkan pendirian yang tidak sama ataupun berbeda dengan apa yang

yang di yakininya sendiri. Secara umum tolerasni dapat diartikan sebagai
menghargai perbedaan pendirian dari orang lain. Nilai tasamuh atau
toleransi dicerminkan sebagai kemampuan untuk menerima dan
menghargai keberagaman yang ada di dalam hidup seperti kebergaman
budaya, sosial, ras, agama tanpa memandang perbedaannya.

3. Keadilan

Bersikap adil menurut (Kemenag, Moderasi Beragama, 2019) ialah

meletakkan segala sesuatu pada tempatnya serta melaksanakannya dengan

baik dan secepat mungkin. Sikap adil merupakan sikap yang proporsional,
tidak dipengaruhi emosi (suka atau benci), dan tidak memihak kepada
siapa pun (tidak berat sebelah) sehingga keadilan harus berlandaskan
kebenaran yang akan menghasilkan keseimbangan dan mendapatkan
perlakuan yang sama. Keadilan dan kebenaran merupakan satu jalan yang

Jurnal PEMA Tarbiyah | E-ISSN: 2961-9289
Vol. 4 No. 2 2025 114



selalu berdampingan karena jika kebenaran tidak diperhatikan maka
keadilan tidak dapat ditegakkan demikian juga sebaliknya, jika
mengabaikan keadilan sama juga dengan mengorbankan kebenaran.
4. Keseimbangan

Keseimbangan merupakan sikap yang menyelaraskan akal pikiran rasional
dengan menggunakan ‘aql dan naql. Gerakan moderasi dapat dihasilkan
dari segala sisi yang positif dari keseimbangan baik dari segi dunia maupun
akhirat, hubungan dengan Allah, hubungan dengan manusia, kewajiban,
hak serta akal dan hati.

D. Faktor Pendukung Penguatan Moderasi Beragama

Faktor pendukung penguatan moderasi beragama pada SMP Negeri 1 Air
Putih berasal dari kondisi, sumber daya, serta pihak yang mendukung keberhasilan
penguatan nilai-nilai moderasi beragama seperti sekolah, guru, mahasiswa KKN,
serta masyarakat. Program sosialisasi penguatan moderasi beragama yang kami
laksanakan mendapat dukungan yang terbuka dan inklusif dengan memberikan
ruang bagi kami untuk berkegiatan secara optimal. Guru-guru di SMP Negeri 1 Air
Putih juga meyambut kedatangan kami dengan senang dan membantu kami untuk
menertibkan siswa agar memperhatikan kami dalam menyosialisasikan materi
moderasi beragama. Karakter siswa yang positif terhadap materi yang kami
sampaikan dengan menerima nilai-nilai moderasi dengan rasa ingin tahu dan
keterbukaan siswa terhadap hal-hal baru juga mendukung kami membawa
program ini dengan pendekatan yang yang relevan bagi siswa sehingga nilai-nilai
moderasi menarik dan mudah diterima bagi siswa SMP Negeri 1 Air Putih.

Kebijakan pemerintah juga turut memberikan dukungan terhadap
penguatan nilai-nilai moderasi beragama yang memberikan ruang integrasi
terhadap nilai-nilai tersebut dalam pendidikan formal sehingga siswa dapat
menyerap nilai-nilai tersebut untuk mendukung toleransi keberagaman di
masyarakat sekitar.

E. Faktor Penghambat Penguatan Moderasi Beragama

Faktor penghambat merupakan suatu tantangan ataupun kondisi yang
dapat mengganggu proses dari penanaman nilai moderasi beragama. Hambatan
dari penguatan moderasi beragama yang terlihat dari siswa ialah kurang
mengetahui dan memahami makna sebenarnya dari moderasi beragama.
Pengenalan materi mengenai moderasi beragama yang kurang seperti modul yang
membahas konkrit seperti media pembelajaran atau sumber belajar yang relevan
menjadi salah satu penyebabnya.

Hambatan lain dari penanaman nilai moderasi beragama ialah siswa yang
hidup di lingkungan ataupun keluarga yang terlalu fanatik sehingga lebih sulit
menerima pean toleransi keberagaman serta masih adanya prasangka negatif antar
kelompo agama, suku, atau budaya dan terpengaruhnya oleh konten sosial media
yang provokatif yang menguja kebencian ataupun menyebarkan informasi yang
tidak valid ataupun hoax.

Jurnal PEMA Tarbiyah | E-ISSN: 2961-9289
Vol. 4 No. 2 2025 115



KESIMPULAN

Studi ini menunjukkan bahwa penguatan nilai moderasi beragama dalam
program KKN UIN Sumatera Utara 2025 di SMP Negeri 1 Air Putih berhasil menjadi
sarana pendidikan yang efektif untuk menanamkan sikap toleransi, persaudaraan,
dan kebersamaan di kalangan siswa. Siswa memperoleh pemahaman yang lebih baik
tentang pentingnya moderasi beragama sebagai pedoman hidup di tengah keragaman
budaya, etnis, dan agama melalui metode sosialisasi interaktif seperti diskusi dan
tanya jawab. Keberhasilan program ini juga ditingkatkan oleh dukungan penuh dari
sekolah dan bimbingan dari dosen lapangan.

Ini juga menegaskan peran strategis mahasiswa KKN sebagai agen perubahan
sosial dalam mengintegrasikan nilai Islam wasathiyyah ke dalam pendidikan. Siswa
yang tergabung dalam komunitas moderasi beragama tidak hanya memperoleh
pemahaman yang lebih baik tentang pentingnya menjalani kehidupan yang rukun,
tetapi mereka juga belajar untuk menjadi pembawa perdamaian di masyarakat dan di
sekolah mereka sendiri. Oleh karena itu, kegiatan ini sangat membantu dalam upaya
membangun generasi muda yang ramabh, inklusif, dan mampu menjaga keharmonisan
dalam kehidupan berbangsa dan beragama.

DAFTAR PUSTAKA

Abror, M. (2020). Moderasi beragama dalam bingkai toleransi. Rusydiah: Jurnal
Pemikiran Islam, 1(2), 143-155.

Alhafizh, I. A., & Setiawan, D. (2025). Pendidikan Moderasi Beragama sebagal Pilar
Penguatan Karakter dan Toleransi di Sekolah. Jurnal Pendidikan dan
Pembelajaran, 215-218. doi:https:/ /doi.org/10.31538 /adrg.v5i1.198

Astika, L., Darmayanti, N., et al. (2024). Strategi Mahasiswa KKN dalam Menyebarkan
Nilai-Nilai Moderasi Beragama di Masyarakat Desa Kwala Besar. JPKM
Nusantara.

Fahri, M., & Zainuri, A. (2019). Moderasi beragama di Indonesia. Intizar, 25(2), 95-100.

Fitriani, S. (2020). Keberagaman dan toleransi antar umat beragama. Analisis: Jurnal
Studi Keislaman, 20(2), 179-192.

Habibah, S. M., Setyowati, R. N., & Fatmawati, F. (2022). Moderasi beragama dalam
upaya internalisasi nilai toleransi pada generasi Z. Pancasila: Jurnal
Keindonesiaan, 2(1), 126-135.

Hadisaputra, P. (2020). Implementasi pendidikan toleransi di Indonesia. Dialog, 43(1),
75-88.

Jurnal PEMA Tarbiyah | E-ISSN: 2961-9289
Vol. 4 No. 2 2025 116



Humanika, Kajian Ilmiah Mata Kuliah Umum, ISSN: 1412-1271 (p); 2579-4248 (e). Vol.
21. No. 2. (2021). pp. 151-172 doi: https:/ /doi.org/10.21831/hum.v21i2.29252

Ilma, I. N., et al. (2023). Strategi Mahasiswa KKN Tematik Mendorong Moderasi
Beragama dan Mencegah Kenakalan Remaja melalui Lomba Keagamaan. Jurnal
Pengabdian Masyarakat Bangsa.

Kemenag. (2019). Moderasi Beragama. Jakarta: Badan Litbang dan Diklat Kementerian
Agama RL

Kementerian Agama Republik Indonesia. (2019). Moderasi Beragama. Jakarta: Badan
Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI.

Kretzman, J., & McKnight, J. (1993). Building Communities from the Inside Out: A Path
Toward Finding and Mobilizing a Community’s Assets. Chicago: ACTA
Publications.

Kurniawan, B. A., Tiana, E. A., & Ma'ruf, N. (2024). Hubungan Antara Konsep Islam
Wasthiyah dan Pancasila dalam Penerapan Kehidupan Berbangsa dan
Bernegara di Indonesia. Jurnal Penelitian dan Pengabdian Mayarakat, 49-51.

Muslim, B. (2022). Nilai-Nilai Moderasi Beragama. Aceh: Bandar Publishing.

Mutawakkil, M. H. (2021). Nilai-nilai pendidikan moderasi beragama untuk
mewujudkan toleransi umat beragama dalam perspektif Emha Ainun Nadjib
(Disertasi Doktor, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim).

Susanto, E. F., & Kumala, A. (2019). Sikap toleransi antaretnis. Tazkiya Journal of
Psychology, 7(2), 105-111.

Syahida, T. N., et al. (2024). Penguatan Moderasi Beragama di Desa Laut Tador Melalui
Tabligh Akbar (KKN Reguler, Kab. Batubara). Journal of Human and Education
(JAHE).

Virdaus, D. R., & Khaidarulloh. (2021). Pengabdian Masyarakat Berbasis Moderasi
Beragama: Studi Implementasi KKN Nusantara IAIN Ponorogo Tahun 2021.
InE].

Jurnal PEMA Tarbiyah | E-ISSN: 2961-9289
Vol. 4 No. 2 2025 117



